https://losapuntesdefilosofia.com/

LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFIA en bachillerato® (2).

LOS SOFISTAS Y SOCRATES (siglo V a. de C)

En la Grecia continental va
teniendo lugar en esta época
una evolucion importante:
la aristocracia (una nobleza
de terratenientes que
disponia de todo el poder
econémico y politico) va
perdiendo terreno, pues las
técnicas de guerra cambiany
ganar la guerra ya no depende
[FL_L‘OEOFIA?::CG’:;::'“GUA Panecio solo de los jinetes armados
=] g::zm Anaximandro Posidonio costosamente, sino de los
[ £poca helenistica A “hoplitas” (que eran
ciudadanos de clase media) o
de los remeros (que eran los pobres). Asi, la nobleza va perdiendo el monopolio de la defensa de la

ciudad y ya se va haciendo dificil justificar su dominio del poder politico.

Por otro lado, desde comienzos del siglo VIl a. de C. se produce una revolucién econémica conforme a
la cual el comercio y la pequeiia industria van floreciendo, con lo que la riqueza de los
terratenientes va cediendo ante “nuevos ricos” que no pertenecen a la nobleza. Es una época de
mucha inestabilidad en la que se dan revoluciones sociales que exigen un mejor reparto de las tierras
y la abolicion de las deudas. Aparecen varios legisladores y tiranos que monopolizan el poder
temporalmente apoyados por el descontento popular: en Atenas, por ejemplo, Dracdn, Soldn,
Pisistrato, Clistenes. Se va preparando el terreno para la democracia.

Esta es la época de la llamada “Grecia clasica”. Los griegos han vencido a los persas (en las llamadas
guerras médicas, que comenzaron en 490 a. C. y se extendieron hasta el afio 449 a. C) y eso les confiere
tranquilidad con respecto al exterior (aunque las guerras entre las ciudades griegas seran continuas).
Atenas tiene la supremacia en esta época y, ademas, disfruta de un periodo de paz relativa.

En Atenas, con el triunfo de la democracia, unida a su esplendor econémico y cultural, se crea una
situacion nueva y surgen nuevos problemas: las investigaciones cosmoldgicas de los primeros
fildsofos van perdiendo importancia y las discusiones se centran en la democracia (igualdad
politica y social, y gobierno del pueblo), la libertad (libertad personal pero sometimiento a la ley)
y la ley, considerada el Unico soberano permanente, pues las magistraturas son efimeras e incluso se
sortean.

! Texto de referencia: César Tejedor Campomanes, Historia de la filosofia en su marco cultural, Ediciones SM,
Madrid, 1993


https://losapuntesdefilosofia.com/

Los sofistas fueron unos educadores de la juventud -a sueldo- extranjeros que se fueron

estableciendo en Atenas. Ofrecian, por grandes sumas de dinero, una educacioén acorde con los
tiempos y que prometia servir para el triunfo en la vida publica ateniense. Asi, daban especial
importancia a la oratoria, entendida como una habilidad para convencer en la Asamblea publica y
ganar pleitos en los tribunales. Fueron, ademas, grandes oradores, que ofrecian exitosos discursos.

Los sofistas no consistian en una escuela homogénea, sino que eran diferentes individuos con
diferentes opiniones aunque compartian algunos rasgos comunes:

- Se ocupan, como consecuencia de las nuevas necesidades surgidas por la democracia, de
temas practicos: de politica, de moral, de religién, de educacién, del lenguaje...

- Comparten una actitud relativista y, en ocasiones, escéptica: abandonan el estudio de la
physis (de la naturaleza) por considerar que es un problema cuya verdad no podra conocerse;
en el ambito del hombre y la sociedad también son relativistas: los sofistas eran grandes
viajeros y habian podido comprobar que no existen dos pueblos con las mismas leyes o
costumbres.

- Eran personas de gran cultura y conocimientos que influyeron decisivamente en la vida de
Atenas, cuestionando las instituciones vigentes y aportando nuevas ideas. Pero sus ideas y los
instrumentos que enseiiaban (la oratoria y el arte de discutir persuasivamente) eran
susceptibles de ser manipuladas por las personas mas ambiciosas e individualistas de la
época. Por eso, la figura del sofista ha pasado a la historia revestida de cierta ambigiiedad.

PROTAGORAS

Amigo de Pericles, disfrut6 de gran fama en Atenas. En un libro suyo sobre los dioses afirmé que “no es
posible saber si existen ni cudl es su forma o naturaleza. Pues hay muchos obstdculos para investigar
esto: la brevedad de la vida y la obscuridad del problema”. Su postura era, pues, agnéstica. Aunque fue
acusado de blasfemia y ateismo y tuvo que huir a Sicilia.

Su doctrina mas conocida afirma que “el hombre es la medida de todas las cosas; de las que son, en
cuanto que son, y de las que no son, en cuanto que no son”. Con esta enigmatica afirmacion pudo
haber querido expresar una suerte de relativismo cultural: cada pueblo posee leyes y costumbres
diversas, considerandolas las mejores. La ley, por tanto, no es algo basado en la naturaleza sino que es
una “invencién” de los legisladores: la ley (ndmos), asi, existe por convencion, no por naturaleza,
por lo cual es modificable. Aunque Protagoras concluye de esto que, ya que toda ley es convencional,
incluso las nueves leyes, lo mejor es mantener, en la medida de lo posible, las que ya se tienen.



GORGIAS

Se cuenta que abandoné pronto la filosofia, renunciando al S ol
conocimiento objetivo de las cosas, para dedicarse . ok iy
fundamentalmente a la oratoria. Escribi6 un tratado en el que vino a
decir las siguientes afirmaciones enigmaticas (y probablemente las
dijo para atacar a los discipulos de Parménides de Elea, negadores del
movimiento y la pluralidad, llevando al absurdo la filosofia de los
eléatas). Las leemos y las comentamos a continuacion:

Nada existe. Pero si existiera, no podria ser conocido. Y si pudiera ser
conocido, no podria ser comunicado ni explicado a los demas.

- Nada existe, pues si existiera, deberia proceder de algo o ser eterno. Pero no puede proceder
de algo, pues si procediera de algo deberia proceder del ser o del no-ser. Pero Gorgias
entiende el ser como hacia Parménides, como algo inmutable, que no cambia; y tampoco
puede ser eterno: si lo fuera, seria infinito, pero lo infinito no esta en ninguna parte, pues no
esta ni en si mismo ni en otro ser.

- Aunque existiera, no podria ser conocido, pues para ello deberia ser pensado, pero lo
pensado es distinto de lo que es, lo pensado es distinto de la realidad pensada.

- Si pudiera ser conocido, no podria ser comunicado, ya que es diferente lo que se menciona
de lo mencionado (un color no puede ser oido, ni una melodia puede ser vista: tampoco lo que
es puede convertirse en lenguaje, por lo que no puede ser comunicado a los demas).

Sécrates (470-399) no era meteco (extranjero), como eran los sofistas, sino que era

ateniense, proveniente de una familia modesta (se cuenta que su padre era escultor y su madre
comadrona). Nunca ambiciond la riqueza ni el triunfo politico.

Socrates no dej6 nada escrito y nos han llegado noticias contradictorias sobre su vida: Aristéfanes,
comedidgrafo, se burla de él; Jenofonte, historiador y fildsofo, presenta una figura un tanto ramplona;
Platon, que fue su discipulo, nos muestra un personaje fascinante; y Aristoteles, discipulo de Platon,
nos aporta también datos que parecen rigurosos. Nos quedamos con estos dos Ultimos autores para
describir a Socrates.

Apodado por él mismo “el tabano de Atenas”, Sicrates no escribe libros, no cobra a sus discipulos
(como si hacian, en cambio, los sofistas) y no presume de sabiduria. Se cuenta que un amigo suyo
marché a Delfos a preguntarle a la pitonisa si habia algin hombre mas sabio que Sdcrates, a lo que el
oraculo respondié que no. Pero Socrates entendid esa respuesta de este modo: sélo los dioses son
sabios; y los humanos que reconocen, como hacia Socrates, que no saben nada, estan mas cerca



de la sabiduria que aquellos (como los sofistas) que creen saberlo todo ya. Sécrates, asi, se nuestra
como una persona que dedica su vida a la busqueda de la verdad, dedicdndose a “examinarse a si
mismo y a los demas”, pues “una vida sin examen, sin reflexion, no merece la pena ser vivida”, una
reflexion sobre el bien del alma, la justicia y la virtud en general.

Fue condenado a muerte por la democracia ateniense: la acusacion fue “no honrar a los dioses,
introducir dioses extrafios y corromper a la juventud”, aunque probablemente el verdadero motivo del
juicio no fuese esta acusacion. En Atenas se acababa de restaurar la democracia y se vivia un ambiente
de trauma por la guerra del Peloponeso (que habia enfrentado del 431 al 404 a. C. a Esparta contra
Atenas y sus respectivas ciudades aliadas), las luchas de la oligarquia por tomar el poder vy,
fundamentalmente, el breve pero terrorifico gobierno de los Treinta Tiranos (404-403), algunos de
cuyos miembros eran conocidos o habian sido discipulos de Sécrates. Quiza por eso fue condenado
Sécrates.

Con respecto a su doctrina y su forma de vida, el Sdcrates que nos muestra Platon en sus didlogos es
alguien que entiende la filosofia como una busqueda colectiva de la verdad y en dialogo. Sécrates
no cree que ya posee la verdad ni que pueda encontrarla él solo. Cada persona posee dentro de si una
parte de la verdad, pero para descubrirla necesita de la ayuda de otros. Y para ese cometido tiene
Socrates un método, conocido como “la ironia y la mayéutica”. La primera parte, la ironia, consiste
en hacer preguntas de tal modo que el interlocutor acaba reconociendo su propia ignorancia: el que
creia que sabia, acaba, acorralado por las preguntas del filésofo, descubriendo que no sabe nada. A
partir de ese momento, mediante la mayéutica (el arte de ayudar a dar a luz, que era el oficio de su
madre), se persigue, con un juego de preguntas, que el otro llegue a descubrir la verdad por si mismo.
Asi, Socrates no tiene ninguna doctrina que comunicar: simplemente ayuda a los demas y busca
con ellos en comin: “yo nada sé, soy estéril, pero puedo servirte de partera, y por eso hago
encantamientos para que des a luz tu idea”, se lee en el Teeteto, un dialogo de Platon.

Por otro lado, Aristoteles nos dice lo siguiente en su obra Metafisica:

“Dos cosas pueden atribuirse a Socrates: los razonamientos inductivos y la definicion de lo universal; y
ambas se refieren al mismo comienzo de la ciencia. (...).

Y es que Sdcrates se pregunta, fundamentalmente, “;qué es... (el valor, la justicia, etc.)?” y espera que
su interlocutor le dé una definicidn. Socrates busca, pues, las definiciones de las cosas
(centrandose en cuestiones morales), las cuales deben contener la esencia inmutable de la cosa
investigada. Al contrario que los sofistas, Sdcrates se pregunta por la esencia de las cosas, aunque en
todos los primeros didlogos de Platon, donde vemos este actuar socratico, esta blsqueda concluye en
un fracaso aparente.

Con respecto a lo que se conoce como intelectualismo moral, la tesis de Sdcrates es la siguiente: el
saber y la virtud coinciden: el que conoce el bien, obrara bien, ya que solo por ignorancia se obra
mal.



