
https://losapuntesdefilosofia.com/

LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFÍA en bachillerato (8).1

___

Las filósofas cristianas de la Edad Media
Hipatia había sido víctima de los fanáticos cristianos. Ella fue la última filósofa “pagana ” de la2

Antigüedad que conocemos. El cristianismo avanzaba sin detenerse, influenciando progresivamente
todamanifestación de la vida espiritual. Y cuantomás fuerte era la posición de la Iglesia en
la sociedad, menos derechos tenían las mujeres. Por lo que respecta a la filosofía, ésta
acabaría convirtiéndose en ciencia auxiliar de la teología: la filosofía únicamente tenía la misión de
proporcionar argumentos que respaldaran el dogma eclesiástico. Como ya sabemos, el primer
filósofo cristiano importante fue Agustín de Hipona (354-430), que dominó el pensamiento occidental
hasta el siglo XIII.

Con respecto a las mujeres que filosofaron en la Edad Media, lo cierto es que no encontramos
alguna que haya adquirido cierto reconocimiento hasta el siglo XI. Algunos nombres
importantes son los siguientes: Hildegard von Bingen (1098-1179), Mechthild von Magdeburg
(1207-1282) o Marguerite Porète (1250-1310).

Hubo en esta época dos corrientes fundamentales: la
escolástica y la mística.

Grandes Chroniques de France, Cours de philosophie à Paris (siglo XIV)

La escolástica es una palabra con la que, al comienzo, se designaba
el saber cultivado en las escuelas monacales; después pasó a significar, además, la materia y el
método que se utilizaban en la enseñanza en estas escuelas. Había dos aspectos importantes en la
escolástica: la obligación con respecto a la tradición (las autoridades de la Iglesia, la Biblia, algunos
filósofos) y el gran valor dado al pensamiento lógico. La tarea del pensamiento consistía en ahondar
de manera lógica en las proposiciones de estas autoridades para entender su sentido. La escolástica
consideraba que sumisión era fundamentar los dogmas del cristianismo de acuerdo con la razón.

2 Definición del Diccionario de la Real Academia de la Lengua Española: <<pagano, na: del latín tardío pagānus 'pagano', en
latín 'aldeano', derivado de pagus 'aldea', 'pago', por alusión a la resistencia del medio rural a la cristianización. Que no es
cristiano ni de ninguna de las otras grandes religiones monoteístas. Especialmente referido a los antiguos griegos y
romanos>>.

1 Texto de referencia: Ingeborg Gleichauf, Mujeres filósofas en la historia. Desde la Antigüedad hasta el siglo XXI,
traducción de Kàtia Pago, Icaria, Barcelona, 2010. Las citas textuales de las autoras y los testimonios también
están extraídos de este mismo libro.

1

https://losapuntesdefilosofia.com/


El representante más importante de la escolástica fue Tomás de Aquino (1225–1274), quien
incluso presentó pruebas racionales de la existencia de Dios: partía del hecho de que todo se mueve,
aunque nada se mueve por sí mismo, sino que es movido por otro; este ciclo no puede continuar hasta
el infinito, ya que debe de haber un primer motor que no sea movido por ningún otro agente; y a este
“motor nomovido” lo llamó Dios.

A las mujeres no les estaba permitido ocuparse de estas cuestiones, ni de los
tratados filosóficos y teológicos en general. Por eso no conocemos a ninguna mujer escolástica. Pero
hubo otra corriente, como hemos dicho, en la que las pensadoras podían
encontrar su sitio: la mística. La palabra mística procede del griegomistikós (“cerrar los ojos”) y
como movimiento opuesto a la escolástica, orientada a la razón, la mística se entendía como una
filosofía del alma abierta, del saber recóndito. Así, la razón y el intelecto no están en el primer plano de
la mística, sino el escuchar con humildad lo que Dios tiene que decirnos. Aquí los intereses propios
deben callar, el yo carece de importancia. La devoción por la palabra de Dios es la condición para
poder oírla de verdad.

La mística alemana se inició conHildegard von Bingen (1098-1179). Nació en el

seno de una familia noble y a sus 15 años hizo sus votos de monja. Era una
mujer con muchas aptitudes: aprendía con rapidez, escribía, tocaba varios
instrumentos y componía. Escribió varios libros, canciones y una ópera.

Santa Hildegarda y su comunidad de monjas en una miniatura del siglo XIII (autor
desconocido, extraída de Wikipedia)

Desde 1136 hasta su muerte fue abadesa y entre 1147 y 1150 fundó su propio
monasterio en Rupertsberg, en Bingen (Alemania). En 1165 funda un segundo
monasterio en Eibingen. Durante toda su vida se enfrentó a numerosos
conflictos con los superiores de la Iglesia, fundamentalmente porque se la
observaba con recelo por su actividad. No fue hasta el siglo XV que la Iglesia se

reconcilió con Hildegard. El Papa Juan Pablo II la reconoció como una “mujer santa”.

En sus visiones, Hildegard revelaba la asombrosa conexión existente entre Dios, el ser
humano y el cosmos. Todo tiene su sitio: todo está conectado con todo y, a su vez, se relaciona con
Dios. En esta unión el propio yo pasa a segundo plano. Para Hildegard es decisivo no detenerse en uno
mismo, sino contemplar la totalidad del universo: <<como cenizas y polvo de cenizas, estoy ante mí en
lo más profundo de mi alma y como polvo que se dispersa en el aire>>, escribe Hildegard sobre sí
misma.

2


