https://losapuntesdefilosofia.com/

LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFIA en bachillerato® (9).

El siglo XlII es el triunfo del aristotelismo en Occidente. Su conocimiento llegd principalmente a través

de los &rabes, en particular del cordobés Averroes (1126-1198). Es dificil comprender hoy la
conmocion que la filosofia aristotélica produjo entonces en el pensamiento europeo, pero fue
realmente importante: el papa previno contra el aristotelismo, los agustinianos lo combatieron
ferozmente y el obispo de Paris lo condené una y otra vez. A pesar de ello, Tomas de Aquino

insistio en asimilarlo, construyendo un sistema aristotélico cristiano.

La propagacion de la filosofia de Aristételes trajo al primer plano la cuestidn de las relaciones
entre fe y razdn: Tomas de Aquino se esforzé en armonizar ambas facultades oponiéndose en
este punto a la doctrina caracteristica del averroismo latino (que era como se conocia al
movimiento aristotélico que se creé con la llegada a Europa de la obra de
Aristételes en su versidn integra, junto con los comentarios de Averroes).

Tomas de Aquino (1225-1274) nace en una familia

noble napolitana y a los veinte afos ingresa en la orden de los
dominicos. Al afio siguiente se traslada a Paris para continuar sus
estudios. De 1248 a 1252 estudia en Colonia, donde es discipulo de San
Alberto Magno. Desde 1269 a 1272 desarrollé una intensa actividad
intelectual en Paris en permanente polémica tanto con los averroistas
como con los franciscanos agustinistas.

Santo Tomas de Aquino, Carlos Crivelli (1476)

Los limites de la razon

La teoria aristotélica del conocimiento constituyd un punto de partida y un instrumento
poderoso para replantear la cuestion de las relaciones entre razén y fe. El agustinismo? no se
habia preocupado por trazar fronteras entre la fe y la razén, fundamentalmente por su

! Textos de referencia: Juan Manuel Navarro Cordén y Tomas Calvo Martinez, Historia de la filosofia, Anaya,
Madrid, 2003; Adela Sarridn Mora, Textos de filosofia para la prueba de Evaluacién para el Acceso a la Universidad.
Castilla-La Mancha, Anaya, Madrid, 2017; César Tejedor Campomanes, Historia de la filosofia en su marco
cultural, Ediciones SM, Madrid, 1993.

2 A partir del pensamiento de San Agustin y en continuidad con él surgié una corriente que se denominé
“agustinismo medieval” (siglos VI a XII).


https://losapuntesdefilosofia.com/

orientacién neoplaténica. Y es que la concepcion platonica y neoplatonica del
conocimiento se inclina a afirmar que el objeto propio y adecuado de nuestro conocimiento
son las realidades inmateriales: el alma se conoce a si misma y a través de un proceso de
elevacion puede, desde si misma, acceder al conocimiento de los seres inmateriales
superiores.

La teoria aristotélica adoptada por Tomas de Aquino ofrece una interpretacion radicalmente
distinta del conocimiento: nuestro conocimiento, segun Aristoteles, parte de los sentidos,
tiene su origen en los datos que nos suministra la experiencia sensible; de ahi que el
objeto proporcionado a nuestro entendimiento sea el ser de las realidades sensibles
materiales, no el de las realidades inmateriales.

La concepcion aristotélica del conocimiento trae consigo una doble consecuencia: en
primer lugar, el edificio de la filosofia se ha de construir desde abajo hacia arriba,
partiendo del conocimiento de las realidades sensibles; en segundo lugar, lo que
podamos saber de Dios ha de ser por fuerza imperfecto y de manera analégica, es
decir, basandonos en la analogia que pueda establecerse entre las realidades
limitadas e imperfectas que nos son conocidas y su causa, infinita, cuyo ser es en si
mismo inaccesible a la razon humana.

Nuestro conocimiento natural de Dios, del hombre y del universo tiene, entonces, unos
limites dentro de los cuales la razén puede moverse con mayor o menor acierto. Sin embargo,

la fe cristiana proporciona informacion, mas alla de esos limites, sobre
la naturaleza de Dios y el

destino del hombre. Estas
noticias que son reveladas al hombre
resultan, asi, algo gratuitamente
anadido a la razédn humana, algo que
no viene a suprimir la razén humana
sino a perfeccionarla. Se trata, por lo
tanto, de dos ordenes que no
tienen por qué entrar en

conflicto.




Los contenidos de la razon y de la fe

La distincion entre el conocimiento racional y la fe no debe, sin embargo, interpretarse como
si entre ambos planos no hubiera elementos en comdn. Lo cierto es que para Tomas de
Aquino existen contenidos de la razon que no lo son en absoluto de la fe; existen
contenidos de la fe que no lo son en absoluto de la razon; pero también existen verdades
que pertenecen a ambos campos.

Con respecto a sus contenidos,
la fe y la razon

__ delimitan dos conjuntos
PREAMBULOS | RACUN con una Zona de

interseccion. Citemos dos
ejemplos de esta zona de
interseccion: la afirmacién de
que el mundo es creado y la
afirmacion de que el alma humana es inmortal. En ambos casos el discurso racional puede
llegar al conocimiento de esas dos verdades, y esas verdades son también conocidas por la fe
cristiana.

DE LA FE

La filosofia de Tomas de Aquino tiene como referencia la critica al averroismo latino que,
entre otras cosas, afirmaba la teoria de la doble verdad, a saber, que hay dos verdades: una,

teoldgica o de la fe, y otra, filoséfica o de la razén. Santo Tomds, en cambio, defendié la

existencia de una unica verdad, si bien hay un ambito de dicha verdad que es
propio de la fe (en él se incluye, por ejemplo, el misterio de la Santisima Trinidad), otro que es
caracteristico de la razén (que contiene, por ejemplo, las leyes del movimiento) y un tercero
que engloba verdades a las que podemos acceder tanto desde la fe como desde la razdn: los
llamados “preambulos de la fe*”. Como hemos sefialado arriba, verdades de este tipo son,
por ejemplo, que el mundo es creado, que el alma es inmortal y que Dios existe.

* <<Expresion que aparece inicialmente en los textos escolasticos del s. Xlll y que designa todos aquellos
enunciados de contenido religioso que la razén puede probar como verdaderos y que, a la vez, son presupuestos
por la revelacién, en el sentido de que, si la razon probara lo contrario, la fe seria imposible e irrazonable. Un
ejemplo claro y clasico de preambulo de la fe es la existencia de Dios, que en la tradicion religiosa cristiana
puede ser tanto probada con argumentos de la existencia de Dios como creida por revelacién>>

(https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Pre%C3%Almbulos de la fe).


https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Pre%C3%A1mbulos_de_la_fe

Seglin Aquino, existen estos preambulos fundamentalmente por dos tipos de

razones: circunstanciales y estructurales. Circunstancialmente es conveniente que ciertas
verdades asequibles a la razén sean también impuestas por la autoridad de la fe, ya que
muchos hombres carecen de tiempo y de formacion filoséfica y, de no ser por la fe, no les
seria posible acceder al conocimiento de aquellas; estructuralmente es conveniente también,
dada la posibilidad de error que amenaza constantemente a la razon humana.

Aunque como fuentes de conocimiento fe y razén son auténomas, la razon presta

ayuda a la fe, porque la teologia se presenta como una cienciay, si bien sus principios son
de fe, toma de la razén sus procedimientos de ordenacion cientifica (de tal forma que la
teologia puede constituirse como un sistema organizado de proposiciones), asi como sus
armas dialécticas (para enfrentarse adecuadamente a las afirmaciones de los fildsofos que
contradicen los articulos de la fe). Asimismo, la razdn puede aportar cuantos datos
cientificos o aportaciones de la filosofia que sean
utiles para esclarecer los articulos de la fe*.

Por su parte, también la fe ayuda a la razon:
como solo hay una verdad, si una teoria filosofica
contradice algin dogma, debemos considerar falsa tal
teoria, pues las verdades reveladas son indudables. Por
esto, cabe decir que en Santo Tomas la razén esta
subordinada a la fe, como no podria ser de otro modo,
tratandose de un cristiano profundamente creyente.

Sandro Botticelli, “Tomas de Aquino” (1482)

* Los “articulos de la fe” son el conjunto de creencias que definen las bases doctrinales fundamentales de la
religion cristiana.



La demostracion de la existencia de Dios

Tomas de Aquino propuso cinco vias para demostrar la existencia de Dios desde la
experiencia sensible, Gnico punto de partida valido para el conocimiento del ser humano.
Partiendo de los hechos del mundo sensible y de los efectos conocidos por los sentidos,
Aquino asciende hasta la causa. Asi, todas la vias tienen el esquema siguiente:

1) Parten de un hecho de la experiencia (por ejemplo: “vemos” que hay cosas que se
mueven)

2) Aplican el principio de causalidad (“todo lo que se mueve es movido por otro”, un
principio aristotélico).

3) Niegan la posibilidad de ir al infinito en la serie de causas (no puede haber una
serie infinita de seres que mueven a otros y que, a su vez, son movidos por otros, etc.).

4) Concluyen en una primera causa, que es Dios (debe haber un primer motor, él mismo
inmovil, que es Dios)

Las cinco vias son las siguientes: la del movimiento, la de la
causalidad, la de la contingencia, la de los grados de perfeccion
y la del orden del mundo.

Bartolomé Esteban Murillo, “La inspiracién de Santo Tomas de Aquino” (ca.
1650).

La primera de las vias, la mas genuinamente aristotélica, parte
del hecho del movimiento para alcanzar la existencia de Dios
como motor inmavil; la segunda, de que hay causas causadas
para culminar en la existencia de una causa incausada; la
tercera parte de que hay seres contingentes (que pueden
existir y no existir), y llega a la afirmacion de que hay un ser
necesario (que no puede no existir); la cuarta (de ascendencia
platdnica) parte de que hay seres mas o menos perfectos, de
que hay grados de perfeccion, para concluir afirmando que ha
de haber un ser sumamente perfecto; la quinta, en fin, parte del orden que se manifiesta en
el comportamiento natural de los seres del mundo para terminar afirmando la existencia de
una inteligencia ordenadora.




La existencia de Dios puede ser probada de cinco maneras distintas.

1) La primera y mds clara es la que se deduce del movimiento. Pues es cierto, y lo perciben los
sentidos, que en este mundo hay movimiento. Y todo lo que se mueve es movido por otro. De
hecho, nada se mueve a no ser que, en cuanto potencia, esté orientado a aquello por lo que
se mueve. Por su parte, quien mueve estd en acto. Pues mover no es mds que pasar de la
potencia al acto. La potencia no puede pasar a acto mds que por quien estd en acto. Ejemplo:
el fuego, en acto caliente, hace que la madera, en potencia caliente, pase a caliente en acto.
De este modo la mueve y cambia. Pero no es posible que una cosa sea lo mismo,
simultaneamente, en potencia y en acto; sélo lo puede ser respecto a algo distinto. Ejemplo:
lo que es caliente en acto, no puede ser al mismo tiempo caliente en potencia, pero si puede
ser en potencia frio. Igualmente, es imposible que algo mueva y sea movido al mismo tiempo,
0 que se mueva a si mismo. Todo lo que se mueve necesita ser movido por otro. Pero si lo que
es movido por otro se mueve, necesita ser movido por otro, y este por otro. Este proceder no se
puede llevar indefinidamente, porque no se llegaria al primero que mueve, y asi no habria
motor alguno, pues los motores intermedios no mueven mds que por ser movidos por el
primer motor. Ejemplo: un baston no mueve nada si no es movido por la mano. Por lo tanto,
es necesario llegar a aquel primer motor al que nadie mueve. En éste, todos reconocen a
Dios.

2) La segunda es la que se deduce de la causa eficiente. Pues nos encontramos que en el
mundo sensible hay un orden de causas eficientes. Sin embargo, no encontramos, ni es
posible, que sea causa eficiente de si mismo, pues seria anterior a si mismo, cosa imposible.
En las causas eficientes no es posible proceder indefinidamente porque en todas las causas
eficientes hay orden: la primera es causa de la intermedia; y esta, sea una o multiple, lo es de
la dltima. Puesto que, si se quita la causa, desaparece el efecto, si en el orden de las causas
eficientes no existiera la primera, no se daria tampoco ni la dltima ni la intermedia. Si en las
causas eficientes llevasemos hasta el infinito este proceder, no existiria la primera causa
eficiente; en consecuencia no habria efecto dltimo ni causa intermedia; y esto es
absolutamente falso. Por lo tanto, es necesario admitir una causa eficiente primera. Todos
la llaman Dios.

3) La tercera es la que se deduce a partir de lo posible y de lo necesario. Y dice: Encontramos
que las cosas pueden existir o no existir, pues pueden ser producidas o destruidas, y




consecuentemente es posible que existan o que no existan. Es imposible que las cosas
sometidas a tal posibilidad existan siempre, pues lo que lleva en si mismo la posibilidad de no
existir, en un tiempo no existio. Si, pues, todas las cosas llevan en si mismas la posibilidad de
no existir, hubo un tiempo en que nada existio. Pero si esto es verdad, tampoco ahora existiria
nada, puesto que lo que no existe no empieza a existir mds que por algo que ya existe. Si,
pues, nada existia, es imposible que algo empezara a existir; en consecuencia, nada existiria;
y esto es absolutamente falso. Luego no todos los seres son sélo posibilidad; sino que es
preciso algtn ser necesario. Todo ser necesario encuentra su necesidad en otro, o no la tiene.
Por otra parte, no es posible que en los seres necesarios se busque la causa de su necesidad
llevando este proceder indefinidamente, como quedd probado al tratar las causas eficientes.
Por lo tanto, es preciso admitir algo que sea absolutamente necesario, cuya causa de su
necesidad no esté en otro, sino que él sea causa de la necesidad de los demds. Todos le
dicen Dios.

4) La cuarta se deduce de la jerarquia de valores que encontramos en las cosas. Pues nos
encontramos que la bondad, la veracidad, la nobleza y otros valores se dan en las cosas. En
unas mds y en otras menos. Pero este mds y este menos se dice de las cosas en cuanto que se
aproximan mds o menos a lo maximo. Asi, caliente se dice de aquello que se aproxima mds al
maximo calor. Hay algo, por tanto, que es muy veraz, muy bueno, muy noble; y, en consecuencia, es el
madximo ser; pues las cosas que son sumamente verdaderas son seres mdaximos, como se dice en la
Metafisica de Aristoteles. Como quiera que en cualquier género, lo maximo se convierte en causa de lo
que pertenece a tal género -asi, el fuego, que es el maximo calor, es causa de todos los calores, como
se explica en el mismo libro-, del mismo modo hay algo que en todos los seres es causa de su existir,
de su bondad, de cualquier otra perfeccion. Le llamamos Dios.

5) La quinta se deduce a partir del ordenamiento de las cosas. Pues vemos que hay cosas que
no tienen conocimiento, como son los cuerpos naturales, y que obran por un fin. Esto se
puede comprobar observando como siempre o a menudo obran igual para consequir lo
mejor. De donde se deduce que, para alcanzar su objetivo, no obran al azar, sino
intencionadamente. Las cosas que no tienen conocimiento no tienden al fin sin ser dirigidas
por alguien con conocimiento e inteligencia, como la flecha por el arquero. Por lo tanto, hay
alguien inteligente por el que todas las cosas son dirigidas al fin. Le [[amamos Dios.

Santo Tomas de Aquino, Suma de Teologia, I, Parte I, traduccion de José Martorell, Biblioteca de Autores
Cristianos, Madrid, 2001 (Cuestion 2, pp. 110-113)




