
https://losapuntesdefilosofia.com/

LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFÍA en bachillerato (X).1

___

Visión panorámica de la filosofía medieval
La época medieval (siglos V-XV) se caracteriza por el predominio cultural en Occidente
de la religión cristiana. Los primeros filósofos y teólogos cristianos se enfrentaron a la
filosofía griega, rechazando, en un primer momento, aquellos aspectos que chocaban
con su fe y, posteriormente, adaptando aquellas teorías que resultabanmás afines. La
filosofía se puso al servicio de las creencias religiosas.

La distancia existente entre la fe (la creencia) y la razón (la filosofía) hizo que la
mayoría de pensadores cristianos tuvieran que hacerse cargo del problema de las
relaciones entre fe y razón, entre religión y filosofía.

Agustín de Hipona (San Agustín, 354-430)

Este filósofo cristiano representa la culminación de la patrística (se llama así al movimiento
de los “Padres de la Iglesia”, aquellos pensadores que elaboraron la doctrina cristiana entre
los siglos II y VIII). Agustín lleva a cabo el primer intento de síntesis entre cristianismo y
filosofía platónica. Para él no hay una distinción clara entre razón y fe: solo existe una
verdad, la cristiana, a la que nos conduce la fe. Pero la razón puede ayudarnos a
comprender mejor esta verdad.

El predominio de la fe es evidente: sin la creencia en los dogmas el ser humano no puede
llegar a la verdad. Pero la fe debe apoyarse en la razón para aclarar, en la medida de lo
posible, sus contenidos. La razón correctamente utilizada no puede estar en desacuerdo con
la fe. A partir del pensamiento de San Agustín y en continuidad con él surgió una corriente
que se denominó “agustinismomedieval” (siglos VI a XIII).2

2 “Conjunto de doctrinas filosóficas y teológicas que, sin constituir un todo sistemático, y pese a no pertenecer
algunas de ellas plenamente a la ortodoxia de la Iglesia, constituyen en el transcurso de la historia, sobre todo
en la Escolástica de la Edad Media, una corriente persistente de pensamiento que se inspira en Agustín de
Hipona” (https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Agustinismo). “Quizá la característica más persistente
del agustinismo sea la preeminencia de la fe respecto de la razón, que influye de algún modo en toda la
Escolástica -es uno de los padres de la Iglesia más citados-, pero de unmodo especial en Anselmo de Canterbury
(1033-1109), quien se acoge a su máxima del Credo ut intelligam [creo para poder entender]”.

1 Textos de referencia: Juan Manuel Navarro Cordón y Tomás Calvo Martínez, Historia de la filosofía, Anaya,
Madrid, 2003; Adela Sarrión Mora, Textos de filosofía para la prueba de Evaluación para el Acceso a la Universidad.
Castilla-La Mancha, Anaya, Madrid, 2017; César Tejedor Campomanes, Historia de la filosofía en su marco
cultural, Ediciones SM, Madrid, 1993.

1

https://losapuntesdefilosofia.com/
https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/Agustinismo


Esta profunda vinculación entre fe y razón fue característica de la filosofía cristiana
hasta que se difundió el pensamiento de Tomás de Aquino (siglo XIII), y supuso la
subordinación de la filosofía con respecto a la teología.

El surgimiento de la escolástica

Durante los siglos V al VIII se produce un declive general en toda la cultura europea. Pero en el
siglo IX, con el llamado “renacimiento carolingio” , se fundan las escuelas monacales,3

vinculadas casi siempre a monasterios de las distintas órdenes religiosas, y las escuelas
catedralicias. Estas escuelas fueron los principales centros de enseñanza e investigación de la
época. En ellas y en las universidades, fundadas a partir del siglo XI, se desarrolló la
escolástica. La escolástica fue un movimiento filosófico y teológico desarrollado por
pensadores cristianos desde el siglo IX hasta el Renacimiento.

La escolástica engloba una gran diversidad de enfoques, si bien en todos los autores
pertenecientes a esta corriente el núcleo de su reflexión es teológico: la existencia y la
naturaleza de Dios, las relaciones entre la filosofía y la teología y entre la razón y la fe son
temas comunes a la mayoría de escolásticos. En general se considera a la filosofía “esclava
de la teología”.

El método que usaban los escolásticos fundamentalmente consiste en la lectura y
comentario de textos: se aceptaba la autoridad indiscutible de las
Sagradas Escrituras, de los Padres de la Iglesia y de algunos
principios de la filosofía de Platón y, posteriormente, de Aristóteles.

El descubrimiento de Aristóteles. El averroísmo (siglos
XII-XIII)

La aparición y expansión del Islam a partir de la predicación de
Mahoma (siglo VII) constituye un factor esencial en la historia de la
Edad Media. Muy pronto los árabes entraron en contacto con la
filosofía griega, particularmente con las obras de Aristóteles (desde
finales del siglo IX los intelectuales árabes poseían traducciones de
las obras de Aristóteles, diálogos de Platón, obras de los

3 Con la caída del Imperio romano de Occidente (476 d. C.) occidente queda fraccionado en reinos
independientes. El centro de gravedad de Occidente bascula después hacia Francia: en el año 800 Carlomagno
es ungido por el Papa y aclamado emperador de los romanos. Se conoce como “renacimiento carolingio” el
período de resurgimiento cultural que se dio en el ámbito del Imperio Carolingio a fines del siglo VIII y comienzos
del siglo IX.

2



neoplatónicos -Plotino y Proclo- y obras de algunos científicos como Ptolomeo, Euclides y
Galeno).

En un principio, los filósofos árabes adoptan un aristotelismo muy platonizado. El máximo
representante de este aristotelismo árabe platonizado es Avicena (980-1037). Posteriormente
(siglo XII), el cordobés Averroes comentó las obras de Aristóteles eliminando todas las
adherencias platónicas y ofreciendo un aristotelismo puro. Averroes fue el más grande
comentarista de Aristóteles.

La penetración de la filosofía griega a través de los árabes supuso un estímulo para occidente.
La universidad de París, capital intelectual de Europa en el siglo XIII, se conmocionó con la
llegada de la obra de Aristóteles en su versión íntegra, junto con los comentarios de Averroes.
Se creó así un movimiento aristotélico conocido como averroísmo latino.

Este movimiento se distinguió por tres afirmaciones, dos de las cuales eran de origen
aristotélico y contrarias a la doctrina cristiana:

- En primer lugar, la eternidad del mundo, que parecía atentar abiertamente contra la
afirmación cristiana de que el universo fue creado por Dios.

- En segundo lugar, la tesis de que el alma individual no es inmortal, sino perecedera
y corruptible. Solamente es inmortal el entendimiento, que está presente en
todos los hombres, pero que no es individual, sino único y el mismo para toda la
humanidad.

- La tercera tesis de los averroístas fue la teoría de la doble verdad, a saber, que hay
dos verdades: una, teológica o de la fe, y otra, filosófica o de la razón. Los averroístas
decían que las afirmaciones de que el alma es inmortal y el mundo creado son
verdaderas de acuerdo con la fe; las afirmaciones opuestas de que el alma es
corruptible y el mundo es eterno son también verdaderas pero de acuerdo con la
razón y la filosofía.

La teoría averroísta de la doble verdad fue un intento desesperado por defender la autonomía
de la razón frente a la fe. Pero los averroístas fueron condenados, y su máximo representante
-Sigerio de Brabante (1240-1285)- expulsado de la universidad de París y condenado a cadena
perpetua.

Tomás de Aquino (Santo Tomás de Aquino, 1225-1274)

La asimilación de la filosofía de Aristóteles dentro del marco de la ortodoxia cristiana fue
llevada a cabo inicialmente por San Alberto Magno y, definitivamente, por su discípulo Santo

3



Tomás de Aquino, quien desarrolló argumentos de manera vigorosa contra las tres tesis
averroístas:

- Sobre la afirmación de la eternidad del mundo, Aquino se esforzó en mostrar que no
hay contradicción alguna en que el mundo sea eterno y creado a la vez.

- En cuanto a la inmortalidad del alma, Aquino reinterpreta a Aristóteles y afirma que el
entendimiento inmortal del que el filósofo griego habló no es único para todos los4

hombres, sino que es la facultad superior del alma humana, que es inmortal.
- La tercera afirmación averroísta, la de la doble verdad, resultaba innecesaria una vez

negadas las otras dos.

Así, Tomás de Aquino se separó claramente de los averroístas en aquellos puntos que
resultaban contrarios a la fe cristiana. Sin embargo, su actitud ante la filosofía aristotélica
fue enteramente positiva: estaba convencido de que el sistema aristotélico era, en sus líneas
fundamentales, compatible con la fe cristiana y que, además, ofrecía una explicación de la
realidad valiosa y aceptable.

Siglo XIV: la crisis de la escolástica

El siglo XIV fue un período de crisis en todos los ámbitos de la política y de la cultura .5

También fue un período de crisis con respecto al pensamiento filosófico: el siglo XIV
representa la crítica y el rechazo de los grandes sistemas filosóficos cristianos (agustinismo y
tomismo) que habían sido elaborados sobre bases griegas.

El filósofo más importante de esta época fue Guillermo de Ockham (1290-1349). Para este
pensador, la razón y la fe tienen contenidos distintos. Las proposiciones que Aquino
consideraba comunes a ambas (la existencia de Dios o la inmortalidad del alma) son
declaradas indemostrables racionalmente y, por tanto, exclusivamente objeto de fe religiosa.

5 El siglo XIV supone una profunda crisis que sacude Occidente y prepara la aparición de la Europa
moderna. No existe ya un poder que regule y sirva de árbitro -ni el emperador germánico, ni el Papa recluido en
Aviñón, ni el Rey de Francia tienen autoridad suficiente-. La cristiandad queda definitivamente fraccionada en
“naciones” que se afirman frente a las demás. Es una época de calamidades que provoca una fuerte crisis
económica, el descenso demográfico y el acortamiento de la edad media de vida (unos 30 años). Tiene lugar la
Guerra de los 100 años (1337-1453) entre Francia e Inglaterra y desde Oriente la amenaza de invasión otomana.
Las epidemias diezman a la población (especialmente, la peste de 1348 causó estragos en toda Europa). Hay
hambre, aumentan las desigualdades sociales, estallan disturbios urbanos y revueltas campesinas, aumenta el
descontento… En este siglo se realiza la transición de la Edad Media a la Edad Moderna.

4 Para Aristóteles alma y cuerpo constituyen una única substancia: alma y cuerpo no son separables, por lo que
un cuerpo sin alma deja de ser un organismo y un alma sin cuerpo no es nada. Esto supondría la negación de la
inmortalidad del alma humana. Aún así, Aristóteles había hablado demanera confusa acerca de la existencia de
una función del alma -el “intelecto agente”- que es algo “separado, inmortal y eterno”. Este tema fue y sigue
siendo un quebradero de cabeza para los intérpretes.

4



Defender la separación entre razón y fe condujo a Ockham a una posición cercana a la mística
en los asuntos de fe y a una doctrina empirista en los temas propios de la razón.

Ockham, asimismo, es un representante del nominalismo , corriente según la cual no hay6

esencias o naturalezas universales que sean comunes a múltiples individuos. No obstante, los
individuos pueden tener semejanzas entre sí (como Sócrates se parece más a Platón que a
una piedra) y en esa semejanza se basa la posibilidad de que haya universales en la mente.
Así, según el nominalismo, no existen realmente esos conceptos universales de los que
hablaba Platón.

Las filósofas cristianas de la edadmedia7

No fue hasta el siglo XI, con el comienzo de la Alta Edad Media, que algunas filósofas fueron
tan reconocidas como para que sus obras hayan perdurado. La escritura era la única
posibilidad que tenían las mujeres de expresar sus pensamientos y sus emociones, pues
no debían hablar en público conforme a las directrices de la Iglesia, que básicamente veía en
la mujer un ser inferior en comparación con el hombre. Incluso filósofos como Tomás de
Aquino o Alberto Magno opinaban que la mujer era inferior al hombre en todos los sentidos.

A las mujeres no se les permitía ocuparse de las cuestiones que trataba la escolástica, que
trabajaba con la tradición y el pensamiento lógico. Pero había otra corriente filosófica en la
que las mujeres pensadoras podían encontrar su sitio: la mística. Como movimiento
opuesto a la escolástica, orientada a la razón, la mística se entendía como una filosofía del
alma abierta, del saber recóndito. En el primer plano de la mística no está la razón y el
intelecto, sino el escuchar con humildad lo que Dios tiene que decirnos. Místicas importantes
fueron, entre otras, Hildegard von Bingen (1098-1179), Mechthild von Magdeburg (1207-1282)
o Marguerite Porète (1250-1310).

7 Texto de referencia: Ingeborg Gleichauf, Mujeres filósofas en la historia. Desde la Antigüedad hasta el siglo XXI,
traducción de Kàtia Pago, Icaria, Barcelona, 2010 (pp. 23 y ss).

6 <<Nominalismo: Posición defendida por numerosos filósofos según la cual no existen los conceptos generales
o universales como realidades o cosas extramentales (anteriores e independientes del conocimiento) ni en las
cosas ni fuera de las cosas, sino que lo que llamamos conceptos universales son meros nombres con los que
denominamos a aquellas propiedades que pueden predicarse de varios individuos. El nominalismo se
remontaría a filósofos como Gorgias y Antístenes (...). En la filosofía medieval, Ockham fue su más reconocido
defensor y, en la moderna, Hobbes, Berkeley y Hume, tendencia que se ve de nuevo en la filosofía
contemporánea con el positivismo lógico y la filosofía del lenguaje, con posiciones como las defendidas por
Quine y Goodman>> (Glosario de https://www.webdianoia.com/).

5

https://www.webdianoia.com/

