https://losapuntesdefilosofia.com/

LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFIA en bachillerato® (10).

La filosofia moderna comienza, en sentido estricto, con

René Descartes (1596-1650). Educado en la

filosofia escolastica, pronto llegd al convencimiento de que
esta filosofia resultaba obsoleta y cargada de prejuicios, y de
que se hacia necesario reconstruir el sistema entero
del conocimiento desde sus cimientos, desde la
razén misma.

Frans Hals, René Descartes (1648)

Descartes es el introductor del racionalismo, una
posicién filosofica que se caracteriza por la aceptacion de
las  matematicas como modelo de saber vy, en
consecuencia, de la aceptacion de la deduccion como
método adecuado para el despliegue del conocimiento, asi como por la tesis de la
autosuficiencia de la razén, que lleva a afirmar el innatismo de las ideas. Estos rasgos
atraviesan y dirigen todo el pensamiento cartesiano.

Duda metodica y “Cogito ergo sum”

El proyecto cartesiano supone la unificacion de todas las ciencias en una sola. Ello es posible
ya que, segun Descartes, “todas las diversas ciencias no son otra cosa que la sabiduria
humana, la cual permanece una e idéntica, aun cuando se aplique a objetos diversos, y no
recibe de ellos mds distincion que la que recibe la luz del sol de los diversos objetos que
ilumina’?

Ademas, para Descartes, existe un método universal, Unico para todas las ciencias.

! Textos de referencia: Juan Manuel Navarro Cordén y Tomas Calvo Martinez, Historia de la filosofia, Anaya,
Madrid, 2003; Adela Sarridn Mora, Textos de filosofia para la prueba de Evaluacién para el Acceso a la Universidad.
Castilla-La Mancha, Anaya, Madrid, 2017; César Tejedor Campomanes, Historia de la filosofia en su marco
cultural, Ediciones SM, Madrid, 1993.

% Descartes, Reglas para la direccién del espiritu, traduccién de Juan Manuel Navarro Corddn, Alianza Editorial,
Madrid, 1996, pp. 62-63.


https://losapuntesdefilosofia.com/

Aunque, por supuesto, existen ciencias distintas, todas ellas forman
una unidad orgénica: “Toda la filosofia es como un darbol, cuyas
raices son la metafisica, el tronco es la fisica, y las ramas que salen de
este tronco son todas las demds ciencias, las cuales se pueden reducir a
tres principales: la medicina, la mecdnica y la moral; quiero decir: la
mds elevada y perfecta moral, que, al presuponer un completo
conocimiento de las otras ciencias, es el dltimo grado de la sabiduria™.

En conclusidn: si el proyecto cartesiano supone la unificacion de
todas las ciencias en una nueva ciencia Unica, este proyecto supone:
la formulacion de un método; la formulacién de unas normas de
moral provisional (puesto que la moral definitiva sélo puede ser
construida al final); y el desarrollo de las diversas ciencias,
comenzando por la metafisica —que “contiene los principios del
conocimiento”-, siguiendo por la fisica -en la que “se examina como esta compuesto el
Universo en su conjunto”-, y concluyendo con las demas ciencias.

EL METODO

En su obra Reglas para la direccién del espiritu escribe Descartes: “Por método entiendo lo
siguiente:

Unas reglas ciertas y faciles, gracias a las cuales todos los que las observen exactamente no
tomardn nunca por verdadero lo que es falso, y alcanzardn -sin fatigarse con esfuerzos
inatiles, sino acrecentando progresivamente su saber- el conocimiento verdadero de todo
aquello de que sean capaces*”

® Descartes, Sobre los principios de la filosofia, traduccién de E. Lopez y M. Grafia, Editorial Gredos, Madrid, 1989,
p. 22 (“Carta al traductor. Prefacio”).

* Descartes, Reglas para la direccién del espiritu, traduccion de Juan Manuel Navarro Corddn, Alianza Editorial,
Madrid, 1996, p. 79 (Regla IV).




Ya que la razon, esto es, la inteligencia, es Unica, interesa de manera prioritaria conocer su
estructura y su funcionamiento, para poder aplicarla correctamente y, de este modo, alcanzar
conocimientos verdaderos y provechosos.

De acuerdo con la estructura de la razén hay, segun Descartes, dos modos de
conocimiento: |a intuicién y la deduccidn.

1) La intuicién es una especie de “luz o instinto natural” que tiene por objeto las
naturalezas simples. Por medio de ella captamos inmediatamente conceptos simples

emanados de la razon misma, sin posibilidad alguna de duda o de error. La intuicidn
es definida por Descartes asi:

“Un concepto de la mente pura y atenta, tan facil y distinto que en absoluto quede duda alguna
sobre aquello que entendemos; o lo que es lo mismo, la concepcion no dudosa de una mente
pura y atenta, que nace de la sola luz de la razon y que por ser mds simple, es mds cierta que la
misma deduccion”.

2) Todo el conocimiento intelectual se despliega a partir de la intuicion de naturalezas
simples. En efecto, entre unas naturalezas simples y otras, entre unas intuiciones y
otras, aparecen conexiones que la inteligencia descubre y recorre por medio de la
deduccion. Y por mas que se prolongue en largas cadenas de razonamientos, la
deduccién no es sino una sucesién de intuiciones de naturalezas simples y de las
conexiones entre ellas.

La intuicion y la deduccion han de aplicarse en un proceso de dos pasos:

a) En primer lugar, un proceso de analisis hasta llegar a los elementos o naturalezas
simples.

b) En segundo lugar, un proceso de sintesis, de reconstruccién deductiva de lo
complejo a partir de lo simple.

A estos momentos se refieren las reglas segunda y tercera del método de Descartes tal y como
aparece en su obra Discurso del método, en el texto que citamos a continuacion®:

> Descartes, Reglas para la direccion del espiritu, traduccion de Juan Manuel Navarro Corddn, Alianza Editorial,
Madrid, 1996, p. 75 (Regla Ill).

® Descartes, Discurso del método, traduccion de Eduardo Bello, Editorial Tecnos, Madrid, 1987, pp. 24 y ss
(Segunda parte).



Las reglas del método se resumen en cuatro, segtn el Discurso del método:

“Estimé que tendria suficiente con los cuatro siguientes preceptos, con tal de que tomase la
firme y constante resolucion de no dejar de observarlos ni una sola vez.

El primero consistia en no admitir jamds cosa alguna como verdadera sin haber conocido con
evidencia que asi era; es decir, evitar con sumo cuidado la precipitacion y la prevencion, y no
admitir en mis juicios nada mads que lo que se presentase tan clara y distintamente a mi
espiritu , que no tuviese motivo alguno para ponerlo en duda.

El segundo, en dividir cada una de las dificultades a examinar en tantas partes como
fuera posible y necesario para su mejor solucion.

El tercero, en conducir con orden mis pensamientos, empezando por los objetos mads
simples y mds faciles de conocer, para ascender poco a poco, gradualmente, hasta el
conocimiento de los mds complejos, y suponiendo incluso un orden entre aquellos que no se

preceden naturalmente unos a otros.

Y el dltimo, en hacer en todo enumeraciones tan completas y revisiones tan amplias, que
llegase a estar sequro de no haber omitido nada”

1) El método presupone una confianza absoluta en la razén: ésta es, de por si, infalible.
Sin embargo, puede ser desviada por los prejuicios, la precipitacion, las pasiones, etc.
Por ello, la primera regla dice que solo se ha de aceptar como verdadero aquello
que aparece con absoluta evidencia. Pero la_evidencia se da Unicamente en la
intuicidn, es decir, en un acto puramente racional por el que la mente “ve” de modo
inmediato _y transparente _una idea. El sello propio de las ideas evidentes e
inmediatamente intuidas es doble: han de ser claras y distintas.

2y 3) La segunda y la tercera de las reglas indican como se ha de proceder para alcanzar

la verdad, y qué hay que hacer cuando ya se esta en posesion de ideas claras y distintas. Se
trata de un procedimiento de analisis-sintesis: el problema a estudiar ha de ser analizado
hasta encontrar sus elementos mas simples -las naturalezas simples, en la expresion
cartesiana-, los cuales pueden ser intuidos mediante ideas claras y distintas. Una vez en




posesion de las “naturalezas simples”, se procede, inversamente, a recomponer la cuestion
por un procedimiento semejante al empleado en geometria: la sintesis es un proceso
ordenado de deduccidn que encadena unas ideas a otras (sintesis deductiva).

Como veremos algo mas abajo, las dos “naturalezas simples” mas importantes que considera Descartes son la
extension y el pensamiento. Ademas, para Descartes las “naturalezas simples” y, en general, todos los
principios de los cuales se puede deducir legitimamente algo, son ideas innatas. Esta expresidn significa
para Descartes “ciertos gérmenes de verdades que estan naturalmente en nuestras almas”. No se trata de
ideas que ya estén presentes en la mente del nifio nada mas nacer (reminiscencia platdnica), sino mas bien de
ideas que estan potencialmente en la mente y surgen con ocasion de determinadas experiencias.

4) Puesto que es la evidencia intuitiva lo que garantiza la verdad de nuestros conocimientos,
Descartes exige que se hagan frecuentes comprobaciones del analisis y revisiones del
proceso sintético, de tal modo que se pueda abarcar todo el conjunto de un solo golpe de
vista y se pueda poseer una total evidencia intuitiva del mismo.

LADUDAY LA PRIMERA VERDAD

Veamos ahora, cdmo construye Descartes esa “metafisica” que ya habia entrevisto como tarea
fundamental, ya que es “la raiz del 4rbol de la ciencia”. En primer lugar, debera
establecer una primera verdad absolutamente evidente, de la que se pueda
deducir todo lo demas. A partir de ella, y en segundo lugar, construird un sistema
deductivo de explicacién de la realidad basado en la idea de substancia.

Para fundar la filosofia hay que basarse Ginicamente en evidencias absolutas, en ideas “claras
y distintas”. ;Cémo proceder? Descartes escoge el camino de la duda: dudar de todo para ver
si queda algo que resista a toda duda, es decir, un resto indubitable y cierto. Este es el famoso
pasaje del Discurso del método:

“Dado que en ese momento sélo pensaba dedicarme a la investigacion de la verdad, pensé
que era preciso (...) que rechazara como absolutamente falso todo aquello en lo que pudiera
imaginar la menor duda, con el fin de comprobar si, hecho esto, no quedaba en mi creencia
algo que fuera enteramente indudable. Asi, puesto que nuestros sentidos nos engafian




algunas veces, quise suponer que no habia cosa alguna que fuera tal como nos la hacen
imaginar. Y como existen hombres que se equivocan al razonar, incluso en las mds sencillas
cuestiones de geometria, y cometen paralogismos, juzgando que estaba expuesto a
equivocarme como cualquier otro, rechacé como falsos todos los razonamientos que habia
tomado antes por demostraciones. Y, en fin, considerando que los mismos pensamientos que
tenemos estando despiertos pueden venirnos también cuando dormimos, sin que en tal
estado haya alguno que sea verdadero, decidi fingir que todas las cosas que hasta entonces
habian entrado en mi espiritu no eran mds verdaderas que las ilusiones de mis suefios. Pero,
inmediatamente después, adverti que, mientras queria pensar de ese modo que todo es falso,
era absolutamente necesario que yo, que lo pensaba, fuera alguna cosa. Y observando que
esta verdad: pienso, luego soy, era tan firme y tan sequra que todas las mds extravagantes
suposiciones de los escépticos no eran capaces de socavarla, juzgué que podia admitirla
como el primer principio de la filosofia que buscaba”.

Descartes, Discurso del método, traduccion de Eduardo Bello,
Editorial Tecnos, Madrid, 1987, p. 45 (Cuarta parte).

Descartes utiliza la duda “tan soélo para buscar la verdad”. Dudar de todo es sélo un
procedimiento metodoldgico para encontrar una verdad indubitable. Descartes, pues, no es
un escéptico en ningin momento. La duda no es para él la postura mental definitiva; ni
siquiera la postura inicial: parte de la confianza en la posibilidad de alcanzar la verdad. Por
eso su duda es sélo una duda metddica.

El criterio de la duda se aplica entonces a todas las creencias, especialmente a las que
parecen mas solidas y evidentes. Si es posible dudar de ellas, deben, de momento, dejarse de
lado (aunque se recuperen mas tarde): no pueden valer como fundamento sélido de la
metafisica. En primer lugar, es posible dudar de la informacion dada por los
sentidos: si los sentidos nos engafian a veces, se podria suponer que nos engafian
siempre. En segundo lugar, también es posible dudar de nuestros razonamientos,
puesto que a veces nos equivocamos en razonamientos sencillos, pero los
tomamos como verdaderos. En tercer lugar, es posible dudar incluso de la
realidad del mundo que nos rodea: ;como distinguir la realidad de las ilusiones
del sueiio?



La duda, pues, parece haber eliminado todas las creencias, y los escépticos tendrian razon.
Pero, de pronto, en el interior mismo del acto de dudar, surge un “resto indubitable”, algo que
resiste toda duda: “estoy dudando”. Lo Unico, pues, que no puede eliminar la duda es la duda
misma, el acto de dudar: al dudar “pongo” -no elimino- la duda. Y Descartes concluye:
“Pienso, luego soy/existo” (“je pense, donc je suis” o traducido al latin: “ego cogito, ergo
sum”); y éste sera el primer principio absolutamente evidente de la filosofia.

El significado del “Cogito” es, quiza, el siguiente: Descartes parte de su propia interioridad,
de los pensamientos que descubre en si mismo, y a partir de ahi llega a la existencia: el Yo
como un pensamiento que existe. De este modo se hecha un puente entre el puro
pensamiento, encerrado en si mismo, y la realidad del mundo de las existencias. En el
“pienso, luego soy (existo)” se intuye que el “yo” existe como una substancia “cuya total
esencia o naturaleza es pensar”. De este modo se empieza a construir la filosofia cartesiana
a partir de esta primera verdad evidente, y utilizando un concepto fundamental: el
concepto de substancia.

La definicion cartesiana de substancia es la siguiente™ “Por substancia sélo cabe
entender una cosa que existe de tal manera, que no necesita de ninguna otra para
existir”.

De esta definicidn se seguiria que sélo Dios es substancia, puesto que las criaturas
necesitan de Dios para existir (Dios da la existencia -y luego la conserva- a todas las
criaturas). De ahi que Descartes diga que el concepto de “substancia” no se refiere del
mismo modo a Dios y a las criaturas, y que, por tanto, haya dos clases de substancias: la
substancia infinita (Dios), a quien conviene absolutamente esta definicion; las
substancias finitas (almas y cuerpos), que no necesitan de nada mas para existir, salvo
de Dios. Por tanto, una substancia finita no necesita, para existir, de ninguna otra
substancia finita: el alma, por ejemplo, no necesita del cuerpo para existir. De aqui se sigue,
inmediatamente, el dualismo cartesiano.

Por otro lado, Descartes dice que a cada substancia le corresponde un atributo. El
“atributo” constituye la esencia de la substancia y se identifica con ella. Cada tipo de
substancia posee un solo atributo: el alma es pensamiento, y los cuerpos son
extension.

T Descartes, Sobre los principios de la filosofia, traduccion de E. Lopez y M. Grafia, Editorial Gredos, Madrid, 1989,
p. 54 (Primera parte, paragrafo 51).



El que yo pueda dudar y suspender el asentimiento respecto a lo que a primera vista parece
evidente, demuestra que soy libre; pero también demuestra que soy imperfecto: “hay mayor
perfeccion en conocer que en dudar”. Descartes descubre entonces en su alma una idea
singular: la idea de perfeccion. ;De donde procede tal idea? No puede haber sido
construida por uno mismo (es lo que Descartes llama una idea facticia), ni venir de fuera
(idea adventicia), ya que ni yo ni las cosas del mundo somos perfectos: tiene que ser una idea
innata, puesta en mi por un ser que realmente sea perfecto: Dios. Dios, por tanto, existe. De
nuevo nos encontramos aqui con el descubrimiento de la existencia -una substancia- a partir
de laidea.

La evidencia encuentra su ultima garantia en Dios. En efecto, se podria dudar incluso de la
misma evidencia; si las ideas claras y distintas son siempre verdaderas es porque Dios -que es
un Dios bueno y veraz, y no un “genio engafiador”- no ha podido dotar al hombre de una
facultad de conocimiento que le induzca a error.

Respecto al alma afirma Descartes que no es sino pensamiento: es una substancia finita
cuyo unico atributo o esencia es el pensamiento (cogitatio). Sin embargo, los modos del

pensamiento son multiples: juzgar, razonar, querer, imaginar, sentir..., todos ellos actos
conscientes. Pensamiento y conciencia tienen la misma extension; no hay lugar en el
cartesianismo para el inconsciente, y la psicologia occidental lo ignorara practicamente hasta
Freud. Por eso Descartes llama al alma res cogitans (cosa o substancia pensante). El tipo de
razonamiento empleado por Descartes para demostrar que el pensamiento es el Unico
atributo del alma es muy curioso: la ficcion mental. Puedo, en efecto -dice Descartes- fingir
mentalmente que no tengo cuerpo, y que no dependo del espacio (y no por ello dejaria de
existir), pero no puedo fingir que no pienso; por tanto, lo que constituye mi esencia es
pensar.

El cuerpo (cualquier cuerpo) no es sino extension: la extensién es su Unico atributo o

esencia. Los modos propios del cuerpo son dos: la figura y el movimiento (y reposo). Se
acepta, por tanto, la subjetividad de las “cualidades secundarias” (color, sonido, sabor, etc.).
De este modo, Descartes geometriza el mundo corpdreo, ya que lo reduce a extension
(capacidad para ocupar una parte del espacio). La fisica cartesiana desarrollara las
consecuencias de esta doctrina. La concepcion del hombre sera, en consecuencia, dualista.
Si el almay el cuerpo son substancias, no se necesitan mutuamente para existir. Tampoco se
ve cOmo puro pensamiento y pura extension podrian estar unidos y en interrelacion. En

consecuencia, y en principio, el hombre no es sino el alma. Pero Descartes dejé planteado un
grave problema: ¢como se relacionan almay cuerpo en el hombre? Este problema recibe el
nombre de “problema de la comunicacion de las substancias”.




