https://losapuntesdefilosofia.com/

LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFIA en bachillerato®
(11: TEORIA DEL CONOCIMIENTO).

El pensamiento del filésofo ilustrado Immanuel Kant

(1724-1804) representa un intento vigoroso y original de superar,
sintetizandolas, las dos corrientes filosoficas fundamentales de la
modernidad, el racionalismo y el empirismo. La obra de Kant, sin embargo,
no se limita a tal sintesis superadora, sino que en ella confluyen todos los
hilos mas importantes de la trama de la época moderna. Puede, por ello,
ser considerada como la culminacion filosofica del siglo XVIII.

Johann Gottlieb Becker, retrato de Immanuel Kant, 1768.

Immanuel Kant nacié en Koénigsberg, ciudad de Prusia Oriental (dicha ciudad se llama hoy
Kaliningrad y pertenece a Rusia), en 1724, en el seno de una modesta familia. Su vida no tuvo
nada de excitante ni de extraordinario. Fue un hombre de profunda religiosidad (educado
en el pietismo, un movimiento religioso protestante), que se deja traslucir en su obra. Persona
sobria de costumbres, de vida metddica, benévolo, provinciano (apenas salié de su ciudad
natal) y soltero. Kant se dedicé toda la vida al estudio y la ensefianza. Filésofo profundamente
ilustrado, profesd una gran simpatia hacia los ideales de la independencia americana y de la
Revolucion Francesa. Fue, ademas, un pacifista convencido, antimilitarista y ajeno a toda
forma de patriotismo excluyente.

Sus obras mas conocidas e influyentes son Critica de la razén pura (1781), Critica de la razén
prdctica (1788) y Critica del juicio (1790).

A pesar de vivir en una época de ilustracion, Kant considera que los hombres de su tiempo
todavia viven en una situacion de “minoria de edad”, |a cual es propiciada por la pereza, el
encierro en la individualidad y, en definitiva, por la falta de verdadera libertad. Es necesario
llevar a cabo una “critica de la razén” (ultima instancia desde la que ha de determinarse el
quehacer cientifico, la acciéon moral y, asimismo, la ordenacion de la sociedad) con el fin de
conseguir la realizacion de la libertad.

! Textos de referencia: Juan Manuel Navarro Cordén y Tomas Calvo Martinez, Historia de la filosofia, Anaya,
Madrid, 2003; Adela Sarridn Mora, Textos de filosofia para la prueba de Evaluacién para el Acceso a la Universidad.
Castilla-La Mancha, Anaya, Madrid, 2017; César Tejedor Campomanes, Historia de la filosofia en su marco
cultural, Ediciones SM, Madrid, 1993. Capilla Ramirez Estébanez y Enrique P. Mesa Garcia, web

https://lalechuzademinerva.es.


https://losapuntesdefilosofia.com/
https://lalechuzademinerva.es

En su periodo de madurez Kant desarrolla una problematica que puede resumirse en cuatro
preguntas fundamentales*:

Todos los intereses de mi razén _

(tanto los especulativos como los practicos) , o
UL E R G R L R T ULl | Puede reducirse a las siguientes
’ preguntas: 1) ;Qué puedo saber?
¢QUE PUEDO HACER? 2) ;Qué debo hacer? 3) ;Qué me

¢QUE DEBO HACER? esté permitid > ) 0ué
C ” permitido esperar? 4) ;Qué
ALAB ALY es el hombre? A la primera

“El campo de la filosofia [...]

pregunta responde la Metafisica;

a la segunda, la Moral; a la
tercera, la Religion, y a la cuarta, la Antropologia. Pero, en el fondo, se podria
considerar todo ello como perteneciente a la Antropologia, pues las tres primeras
preguntas se refieren a la dltima”.

Esta forma de realizar las preguntas (;qué puedo...?”) implica que Kant se pregunta al

mismo tiempo por los limites (puesto que la capacidad de nuestra razén no es ilimitada:
contra el dogmatismo racionalista -que pretendia que con la mera razén y al margen de la

experiencia se puede interpretar la estructura y sentido de la totalidad de lo real-) y por las
posibilidades del hombre (puesto que algunas tenemos: contra el escepticismo

-consecuencia del empirismo, que trata de reducir el pensamiento a lo dado por los
sentidos-). En ultimo término, es la existencia real del hombre en el mundo lo que importa.
El método que Kant empleara para enfrentarse con estas preguntas es nuevo, y se aleja tanto
del método dogmatico como del escéptico: el método trascendental® o critico.

2 Immanuel Kant, Ldgica, Introduccidn, cap. 3, edicidn de Maria JesUs Vazquez Lobeiras, editorial Akal, Madrid,
2000, p. 92.
® La Real Academia de la Lengua define asi “trascendental” en su cuarta acepcion: << En el kantismo, dicho de un
conocimiento: Que no se ocupa tanto de los objetos como del modo en que el ser humano los conoce a
priori, en cuanto es posible>>. Y “trascender”: <<En el sistema kantiano, traspasar los limites de la experiencia
posible>>,



LO ESENCIAL PARA EL EXAMEN:

Kant considera que la razon es la facultad humana mas importante,
mediante la cual se ha de dirigir el quehacer cientifico y moral, asi como la
ordenacion de la sociedad y la historia misma.

Ante la diversidad polémica de interpretaciones sobre la naturaleza y el
alcance de la razon (como la que se estaba dando en ese momento entre el
racionalismo y el empirismo), la filosofia ha de someter a juicio la razon
para poder resolver esas discrepancias.

Es necesario llevar a cabo un juicio o critica de la razon. Y esta critica ha de
llevarse a cabo desde la razon misma. El objetivo es conocer el modo de
actuar de la razon, sus limites y sus posibilidades.




LA PREGUNTA POR EL SABER (la Teoria del Conocimiento kantiana)

Was kann ich wissen? (;Qué puedo saber?) es el tema de la Critica de la razén pura. | a obra apareci6 en 1781
y llamé muy poco la atencion. Ademas fue mal comprendida. Por eso, en 1783 publicd Kant un breve resumen:
Prolegémenos a toda metafisica futura que haya de poder presentarse como ciencia (Prolegomena zu einer jeden
kiinftigen Metaphysik die als Wissenschaft wird auftreten kénnen, en aleman). Y en 1787 apareci6 una segunda
edicién de la Critica, con algunas importantes modificaciones que intentaban aclarar los malentendidos o los
aspectos mas oscuros.

El titulo de los Prolegémenos da a entender claramente el problema: ;puede la Metafisica
convertirse en ciencia?

Kant parte de un hecho (Faktum): Matematicas y Fisica son ya ciencias desde Tales y desde
Galileo-Newton, respectivamente. En cambio, la Metafisica no parece haberlo conseguido: <<si se
pudiera decir: “aqui estd la Metafisica, no necesitdis mds que aprenderla, y os convencerd de su
verdad irresistiblemente y para siempre’, entonces esta pregunta seria innecesaria>> (Prolegémemos,
§4%).

Asi pues, la Metafisica se encuentra en franca inferioridad respecto a las Matematicas y la Fisica:
sobre estas ultimas no cabe preguntarse si son posibles como ciencias, puesto que de hecho ya
estan constituidas como tales (y de esto -que es el Faktum del que parte la Critica de la razén pura-
Kant no duda ni un momento). Lo Unico que hay que preguntarse es como son posibles, es decir, en
qué se basa su posibilidad real de ser ciencias. En cambio, acerca de la Metafisica hay que comenzar
preguntandose si es posible, para pasar luego -en caso de que la respuesta fuera afirmativa- a
preguntarse como es posible. He aqui, pues, cdmo se plantea el problema.

{Qué entiende Kant por “metafisica”? Lo mismo que se entendia en aquel momento: un
conocimiento “cuyos principios jamds deben ser tomados de la experiencia; pues no debe ser un
conocimiento fisico, sino metafisico, es decir, un conocimiento situado allende la experiencia. [...] Es
por tanto un conocimiento a priori, o por entendimiento puro y razon pura.” (Prolegomenos, §1)°. Es
decir, la metafisica versa sobre objetos no empiricos (Dios, el alma, el mundo como
totalidad), y es construida por una razdén no empirica (o “pura”), es decir, que no utiliza dato
empirico alguno.

* Immanuel Kant, Prolegémenos a toda metafisica futura que haya de poder presentarse como ciencia, traduccion
de Mario Caimi, editorial Istmo, Madrid, 1999, p. 55.
® Ibid.




LO ESENCIAL PARA EL EXAMEN:

Consciente Kant del continuo avance que se esta produciendo en su época
en las ciencias y, en cambio, la falta de acuerdo reinante en la filosofia,
nuestro filosofo se pregunta si acaso la metafisica puede ser considerada
una ciencia; es decir, si cabe un conocimiento cientifico sobre los temas de
los que se ha ocupado tradicionalmente la metafisica: el alma, el mundo y
Dios.

Para poder responder a esta cuestion es necesario conocer el tipo de
juicios propio de las ciencias e investigar si la metafisica es capaz de
elaborar dichos juicios.




CONDICIONES DE POSIBILIDAD DE LAS CIENCIAS

El problema a estudiar es, pues, ;puede la Metafisica convertirse en ciencia (puesto que
todavia no ha llegado a serlo)? Para poder contestar afirmativamente, haria falta que la
Metafisica cumpliera las mismas condiciones que cumplen las dos ciencias ya existentes: las
Matematicas y la Fisica. Y Kant aborda el problema de la siguiente manera: la Metafisica
deberia estar compuesta por proposiciones cientificas semejantes a las de las Matematicas y
la Fisica.

Segiin Kant, para que un juicio pueda ser considerado como “cientifico” debe

cumplir, al menos, estas dos condiciones: 1) gque aumente nuestros conocimientos
(condicion que parece evidente por si misma); 2) que posea validez necesaria y universal (es decir, que
no pueda ser de otra manera, y que tenga valor siempre y en cada caso). Al exigir esta segunda
condicidn, Kant se pone en linea con Platdn, Aristételes y los racionalistas.

Ahora bien, un juicio que aumente nuestros conocimientos ha de ser un juicio
sintético (como se verd inmediatamente); y su caracter de necesidad y universalidad no
puede proceder de la experiencia. En efecto (de acuerdo con los empiristas), la experiencia

s6lo proporciona “verdades de hecho”, contingentes y particulares, las cuales, todo lo mas, pueden
dar lugar a generalizaciones (probables), pero nunca a verdades necesarias y universales. Es decir, la

necesidad vy la universalidad de un juicio sélo puede establecerse al margen de la experiencia, 0, en
otras palabras: a priori. Conclusién: los juicios cientificos deben ser juicios sintéticos a

priori.

Un juicio analitico (A es B) es un juicio tal que el predicado B se encuentra ya incluido
en el sujeto A. Es un juicio “explicativo” porque no hace sino explicar lo que ya estaba
implicado en el concepto conocido. Su valor es absoluto: no es posible negar B de A sin
contradecirse (puesto que B forma parte de A).

Un ejemplo que da Kant en los Prolegdmenos: “Todo cuerpo es extenso”:

“Cuando digo: Todo cuerpo es extenso, no he ampliado lo mds minimo mi concepto de cuerpo, sino
que solo lo he descompuesto, dado que la extension ya estaba realmente pensada en aquel concepto,
antes del juicio, aunque no fuese predicada expresamente de él; el juicio es entonces analitico.”
(Prolegomenos, §2°).

® Immanuel Kant, Prolegémenos a toda metafisica futura que haya de poder presentarse como ciencia, traduccion
de Mario Caimi, editorial Istmo, Madrid, 1999, p. 41.



[Otro ejemplo: “el oro es un metal amarillo” (el concepto de oro contiene que este cuerpo es
amarilloy es un metal).]

Es evidente que los juicios analiticos no aumentan nuestros conocimientos. Pero no por ello son
indtiles en la ciencia: el analisis previo de los conceptos tiene siempre un gran valor.

Un juicio sintético es un juicio tal que el predicado B no se encuentra incluido en el
concepto del sujeto A (aunque pueda conectarse con él). Aumenta nuestros
conocimientos, justamente porque permite establecer conexiones hasta entonces
desconocidas, o no bien fundadas. Por eso es un juicio “extensivo”. La ciencia debe estar
compuesta, pues, de juicios sintéticos.

Kant cita como ejemplo: “Todos los cuerpos son pesados’. Podriamos usar otros ejemplos

mas faciles de comprender: “todos los vecinos de mi portal son rubios”.

El valor de los juicios analiticos no plantea ningln problema. En cambio, los juicios
sintéticos son mas problematicos: ;en qué se fundamenta, en ellos, la conexion o
sintesis de sujeto y predicado? Dicha conexién puede realizarse, teéricamente, de
dos maneras:

® a posteriori, es decir, fundandose en la experiencia: “Todos los cuerpos son
pesados” es un juicio sintético obtenido a posteriori;
® a priori, es decir, independientemente de la experiencia. Sélo en este caso la

conexion serd necesaria )% universal (ejemplos de esto se darian, seglin Kant, en los aspectos

mas tedricos de las matematicas o de la fisica, como los principios de conservacion de la materia, o de
accidn y reaccion).

" Dejamos aqui la definicidon de “peso” del Diccionario de la Real Academia Espafiola de la Lengua: <<1. Fuerza
con que la Tierra atrae a un cuerpo; 2. Fuerza de gravitacion universal que ejerce un cuerpo celeste sobre una
masa>>.



LO ESENCIAL PARA EL EXAMEN:

Segun la relacion que establezcamos entre el sujeto y el predicado de un juicio,
podemos distinguir entre “juicios analiticos” y “juicios sintéticos”.

e En los juicios analiticos, el significado de un concepto que hace de
predicado esta incluido en el significado del concepto que hace de sujeto.
Se trata, pues, de juicios explicativos pero no extensivos: no aiiaden un
conocimiento nuevo al que ya teniamos en el concepto de sujeto. Un
ejemplo: los triangulos tienen tres angulos.

e En los juicios sintéticos, en cambio, el significado del concepto que hace
de predicado no esta incluido en el significado del concepto que hace de
sujeto. Por esta razon, estos juicios son extensivos, es decir, afiaden
informacion. Un ejemplo de la vida diaria seria: “los vecinos de mi portal
son todos rubios).

Por otro lado, atendiendo a su relacion con la experiencia, los juicios pueden ser
“a priori” o “a posteriori”

e Lo “a priori” es todo aquello que no tiene un origen empirico, sino que se
origina en la propia razén. Lo a priori, por ser independiente de la
experiencia sensible (que es cambiante), es universal y necesario.

e Lo “a posteriori” es aquello que tiene su origen en la experiencia sensible
y, en consecuencia, no puede ser universal sino solo particular.

Todos los juicios analiticos son a priori, mientras que hay juicios sintéticos a
posteriori (cuya verdad depende de la experiencia) y juicios sintéticos a priori,
los cuales amplian informacion pero su verdad no depende de la experiencia,
por lo que son universales y necesarios.

Segun Kant los juicios de las ciencias son sintéticos a priori; por ese motivo, la
pregunta sobre si la metafisica puede ser una ciencia es la misma que la
pregunta que plantea si son posibles los juicios sintéticos a priori en ella.




CRITICA DE LAS FACULTADES DE CONOCIMIENTO

Si tenemos la posibilidad de construir a priori juicios sintéticos, es porque no todo en
nuestro conocimiento procede de la experiencia. Ha de haber en nuestros juicios algo que
sea independiente de ella. La tarea de la Critica de la razon pura consiste precisamente en: 1)
descubrir esos elementos no empiricos, o a priori, y 2) justificar su uso. Ello supone que Kant
se aparta en este sentido del empirismo, pero no por ello se alinea con el racionalismo. Se
trataria de una cierta sintesis entre racionalismo (= la razén opera, al margen de la
experiencia, a partir de ideas innatas) y empirismo (= todo conocimiento procede de la
experiencia).

Su sintesis, muy matizada, se resume asi:

“No hay duda alguna de que todo nuestro conocimiento comienza con la experiencia.
Pues, ;como podria ser despertada a actuar la facultad de conocer sino mediante objetos que
afectan a nuestros sentidos y que ora producen por si mismos representaciones, ora ponen en
movimiento la capacidad del entendimiento para comparar estas representaciones, para
enlazarlas o separarlas y para elaborar de este modo la materia bruta de las impresiones
sensibles con vistas a un conocimiento de los objetos denominado experiencia? Por
consiguiente, en el orden temporal, ningun conocimiento precede a la experiencia y todo
conocimiento comienza con ella.

Pero, aunque todo nuestro conocimiento empiece con la experiencia, no por eso procede
todo él de la experiencia. En efecto, podria ocurrir que nuestro mismo conocimiento
empirico fuera una composicion de lo que recibimos mediante las impresiones y de lo que
nuestra propia facultad de conocer produce (simplemente motivada por las impresiones) a
partir de si misma. En tal supuesto, no distinguiriamos esta adicion respecto de dicha materia
fundamental hasta tanto que un prolongado ejercicio nos hubiese hecho fijar en ella y nos
hubiese adiestrado para separarla™®

Immanuel Kant, Critica de la razon pura, Introduccion.

 Immanuel Kant, Critica de la razon pura, traduccion de Pedro Ribas, Alfaguara, Madrid, 1997 (Introduccidn, pp.
41-42).




Asi pues, el entendimiento no comienza nunca a pensar por si mismo: algo le debe ser dado
desde el exterior para que comience su actividad. Primero somos receptivos: recibimos
impresiones o sensaciones. Gracias a ellas tenemos una relacion inmediata (o intuicidn) con
un objeto a través de los sentidos (intuicién empirica). Pero las sensaciones no constituyen la
totalidad del objeto de nuestra experiencia (contra el empirismo);_hay algo mas que es
puesto por el sujeto cognoscente, que permite unificar, ordenar, elaborar la materia bruta de
las sensaciones. Ese “algo mas” que se afiade ya no es un elemento empirico; por tanto, es un
elemento a priori. Y es un elemento estructurante de lo dado a través de los sentidos. Por eso,

la relacion entre “lo dado” (por los sentidos) y “lo puesto” por el acto

de conocer es una relacion que Kant llama de materia y forma (adoptando
la terminologia de Aristoteles, pero en un sentido bastante diverso).

Asi, la explicacion del conocimiento en Kant tiene algo de empirismo (la
materia del conocimiento es “dada” empiricamente), y algo del
racionalismo (la forma es “puesta” por el sujeto; por tanto, es algo no
empirico, sino a priori).

Por eso, el objeto que conocemos procede de la elaboracion del material empirico que nos
proporcionan los sentidos mediante las “formas” o estructuras cognoscitivas del sujeto. De
este modo supera Kant el llamado “realismo ingenuo” (del cual participaban, en realidad,
los empiristas): lo que conocemos -el objeto- no es una copia de la realidad producida en
nosotros gracias a las impresiones sensoriales. El objeto conocido sufre una notable
reelaboracion -de la que, normalmente, no somos
conscientes- por parte de la misma actividad del
conocer.

En conclusion, el objeto conocido por nosotros es
el producto de una adicién de materiay forma, de
datos empiricos y formas a priori, de “lo dado” y
“lo puesto”.




La “revolucion copernicana” realizada por Kant se explica precisamente asi.
Copérnico consiguid explicar el sistema del mundo, haciendo que en vez de girar el Sol
en torno al espectador, fuera el espectador el que girase en torno al Sol. Inversamente,
Kant dice: si el conocimiento se debe regir por la naturaleza del objeto, parece
imposible que se pueda conocer nada a priori sobre dicho objeto; pero si es el objeto
el que se rige por las leyes del conocimiento, entonces todo se explica perfectamente.
0, dicho de otro modo: “solo conocemos a priori de las cosas lo que nosotros mismos
ponemos en ellas” (Critica de la razén pura, B XVIII®). Y asi es, segin Kant, como obran

los matematicos (que descubren las leyes del circulo, por ejemplo, porque
previamente las han puesto en él al “construir” esa figura), o los fisicos (al elaborar las
hipétesis).

Teniendo, pues, en cuenta esta distincion entre materia (empirica) y forma (a
priori) de todo conocimiento, veamos ahora como Kant procede a descubrirlas
(mediante el analisis critico) en la actividad de nuestras facultades de
conocimiento.

e 1° Critica de la sensibilidad (Sinnlichkeit): “La capacidad
(receptividad) de recibir representaciones, al ser afectados por los objetos,
se llama sensibilidad. Los objetos nos vienen, pues, dados mediante la
sensibilidad y ella es la Gnica que nos suministra intuiciones” (Critica de la
razén pura, A 19, B 33)*°,

Segln Kant, el espacio y el tiempo no son propiedades de las cosas (ni en si mismas,
ni en sus relaciones mutuas), y, por tanto, no nos son dados mediante la sensibilidad.
Son, al contrario, las condiciones subjetivas a priori que hacen posible la
experiencia: son algo “puesto” por la sensibilidad en el acto de conocer.

En conclusion, en la sensibilidad hay:

® Immanuel Kant, Critica de la razén pura, traduccion de Pedro Ribas, Alfaguara, Madrid, 1997 (Prélogo de la
segunda edicion, p. 21).
% Immanuel Kant, Critica de la razén pura, traduccion de Pedro Ribas, Alfaguara, Madrid, 1997, p. 65.



1) una materia (empirica): las sensaciones;
2) una forma (a priori): el espacio y el tiempo (como intuiciones puras).

El resultado de esta unificacion y ordenacion de las sensaciones en el
espacio-tiempo es el fenomeno, que es el objeto de nuestra experiencia.

Debido a esto, surge una distincion fundamental fendmeno (Erscheinung, Phdnomenon) y
noumeno o cosa-en-si (Noumenon, Ding an sich). Conocemos los fendmenos, no las cosas
en si mismas.

El espacio y el tiempo fuera del sujeto no son nada; y en el sujeto, si no hay
sensaciones, sblo son estructuras vacias latentes. Y resulta imposible saber como
percibirian el mundo seres pensantes distintos del hombre.

Las matematlcas, segun Kant, se componen de |UICIOS sintéticos a priori. Estos juicios se

los teoremas matematicos tienen también validez en el mundo de la experiencia.

o 2° Critica del entendimiento (Verstand): “La capacidad de pensar

el objeto de la intuicion es, en cambio, el entendimiento”*.

El entendimiento es, pues, la facultad de pensar el objeto dado en la intuicion empirica, es
decir, el fenémeno. Como pensar es lo mismo que juzgar, también puede ser definido como la
facultad de juzgar. La “critica del entendimiento” consistira en descubrir las formas a
priori del entendimiento que hacen posible el pensamiento.

Pensar o juzgar supone el uso de conceptos bajo los cuales se subsumen los fendmenos, que
adquieren asi unidad y significacion (el mundo fenoménico es, de por si, cadtico o

ininteligible). Hay dos tipos de conceptos: unos son empiricos, y son generalizaciones
tomadas de la experiencia (como “hombre” o “casa”); son necesarios para pensar, pero no

bastan para construir juicios.

" immanuel Kant, Critica de la razén pura, traduccién de Pedro Ribas, Alfaguara, Madrid, 1997, p. 93 (A51, B75).



Otros son a priori, y son “puestos” por el entendimiento. Kant los [lama categorias, y
constituyen las estructuras o leyes a priori del pensamiento: gracias a ellos podemos pensar,

es decir, construir juicios acerca de los fendmenos.

En conclusion: en el entendimiento hay:

1) una materia: el fendmeno (dado por la sensibilidad, pero que ya no es estrictamente
“material”, ya que el fendmeno incluye las formas a priori del espacio y el tiempo);

2) una forma (a priori, puesta por el entendimiento): las categorias (“condiciones por las que
Unicamente es pensable un “objeto”).

Las categorias son, seglin Kant, doce:
[ ]
[ ]
[ ]
[ ]

Las leyes de la naturaleza que estudia la fisica no se toman de la experlenaa, sino que se

Unidad, pluralidad y totalidad (referidas a la cantidad).
Realidad, negacion y limitacion (atendiendo a la cualidad).
Substancia, causa, comunidad (segln la relacion).

Posibilidad, existencia y necesidad (atendiendo a la modalidad).

caracter necesario. Son universales, pero sdlo tienen valor para el mundo fenoménico (para la

“Naturaleza”). Cuales sean las leyes de las cosas en si mismas es algo que no es absolutamente

desconocido.

e 3° Critica de la razon (Vernunft). Con la razén concluye el dinamismo del
conocimiento humano: “Todo nuestro conocimiento comienza por los sentidos,
pasa de éstos al entendimiento y termina en la razén. No hay en nosotros nada
superior a ésta para elaborar la materia de la intuicién y someterla a la suprema
unidad del pensar” (Critica de la razon pura, A 299, B 355)*

La razdn es, por tanto, la facultad de la suprema unificacion del conocimiento. Pero no unifica
ningln objeto o contenido propio, sino que su funcién es “reducir la enorme variedad de
los conocimientos del entendimiento al menor numero de principios (condiciones
universales), con el fin de producir la suprema unidad de los mismos” (Critica de la razon
pura, A 305, B 361).

2 Immanuel Kant, Critica de la razén pura, traduccién de Pedro Ribas, Alfaguara, Madrid, 1997, p. 300 (A299,
B355).



La razén unifica los conocimientos del entendimiento remitiéndolos a algo absolutamente
primero e incondicionado en lo que “hay que detenerse”. Tales “incondicionados” son
[lamados por Kant ideas.

Las ideas son tres: Alma, Mundo y Dios. Las ideas de Alma, Mundo y Dios permiten
unificar todos los fendmenos que el entendimiento estructura mediante las categorias.
Asi, 1) el conjunto de los fendmenos de la experiencia interna se unifica mediante la idea de
Alma; 2) el conjunto de fendmenos de la experiencia externa se unifica mediante la idea de
Mundo, y 3) ambas esferas se reducen a una mediante la idea de Dios.

Ahora bien, mediante las ideas podemos pensar la totalidad de los fendmenos, pero no
podemos conocer esa totalidad unificada en la realidad del alma, del mundo o de Dios. Ello se

debe a que no poseemos intuicion alguna de tales realidades (toda intuicion es intuicidn
sensible -seglin Kant- y no alcanza sino a los fendmenos, no a las cosas en si).

En conclusidn, la razén es una facultad de unificacion mediante ideas. Lo que unifica es la
variedad de conocimientos del entendimiento. Pero ella misma no “conoce” nada.
Unicamente puede “pensar” lo que unifica como si fuese un objeto real.




LO ESENCIAL PARA EL EXAMEN:
Kant realiza un analisis de nuestras facultades de conocimiento:

- Primero analiza la sensibilidad (“la capacidad de recibir
representaciones, al ser afectados por los objetos”) y sus formas a
priori (el espacio y el tiempo). El espacio y el tiempo son “formas a
priori de la sensibilidad” o “intuiciones puras” en el lenguaje
kantiano, lo que significa que son estructuras a priori (previas a la
experiencia) de la sensibilidad que el sujeto impone a todo lo que
pueda ser experimentado. Las intuiciones puras ademas posibilitan

los juicios sintéticos a priori en las Matematicas: el espacio posibilita

la geometria y el tiempo la aritmética, por lo que son universales.

- Después analiza el entendimiento (“la capacidad de pensar el objeto
de la intuicion”) y sus conceptos a priori (las “categorias”). Las
llamadas “categorias” son conceptos que no proceden de la
experiencia (son a priori) y constituyen las condiciones para poder
tener conocimiento. Al ser conceptos vacios, han de ser completados
con los datos de nuestra sensibilidad. Las categorias posibilitan los

juicios sintéticos a priori en la fisica y por eso son universales.

El conocimiento se da cuando las categorias (conceptos vacios) se aplican
a los datos de la sensibilidad. Ese es el limite del conocimiento humano.
Kant distingue entre el fenomeno, lo que percibimos y comprendemos
aplicando las intuiciones puras y las categorias, y el noumeno, la cosa en si
de la que no tenemos experiencia y que no puede ser conocida y
solamente puede ser pensada por nuestra razon.

- Por ultimo Kant analiza la razon, entendida como la facultad de la
suprema unificacion del conocimiento. La razon unifica los
conocimientos del entendimiento remitiéndolos a algo
absolutamente primero e incondicionado en lo que ‘“hay que




detenerse”. Tales “incondicionados” son llamados por Kant ideas, y
la razon las propone de manera inevitable. Las ideas son tres: Alma,
Mundo y Dios. Las ideas de Alma, Mundo y Dios permiten unificar
todos los fenomenos que el entendimiento estructura mediante las
categorias. Asi, 1) el conjunto de los fenomenos de la experiencia
interna se unifica mediante la idea de Alma; 2) el conjunto de
fenomenos de la experiencia externa se unifica mediante la idea de
Mundo, y 3) ambas esferas se reducen a una mediante la idea de
Dios.

Esguema realizado por. Concepcion P erez Garcia

EL CONOCIMIENTO EN KANT

SENSIBILIDAD + ENTENDIMIENTO =

Los libros de
metafisica no son
cientificos

CONOCIMIENTO DEL OBJETO COMO
FENOMENO

El ENTENDIMIENTO %iensa
o juzga el objeto. Sus formas
a priori son las categorias.

La RAZON
sintetiza los datos
del entendimiento
obteniendo las
ideas
trascendentales: .
ALMA, MUNDO Y §
DIOS 4

La SENSIBILIDAD intuye el
objeto como FENOMENO. Sus
formas a /niori son el espacio v
el iempo.

IMPRESIONES
SENSIBLES
(la materia del
conocimiento)




Respecto a la Metafisica, al examinar su posibilidad, Kant concluye que es
imposible un conocimiento de las cosas en si mismas (los noumenos), y, en
concreto, del alma, el mundo (como totalidad) y Dios, ya que no poseemos

intuicion alguna de tales seres; la dnica intuicién que poseemos es la sensible, que
s6lo nos da a conocer los fendmenos de la Naturaleza. En esta cuestion Kant se muestra de
acuerdo con los empiristas: la experiencia sensible es el limite de todo conocimiento posible.

Si la Metafisica no es posible, cabe entonces preguntarse qué funcion tienen
entonces las ideas de la razén pura. Desde luego, no nos sirven para conocer nada (y
Kant sefala que el mundo que con ellas se construye “ni puede ser confirmado por la
experiencia, ni tampoco refutado por ella”, Prolegémenos, §35). Sin embargo, las ideas
poseen un uso regulativo de la investigacion en la Naturaleza (mundo fenoménico), en un
doble sentido: 1) negativamente, sefialan los limites que no se pueden traspasar (no aplicar

las categorias a los noumenos); 2) positivamente, impulsan a ampliar el campo de la
investigacion hacia nuevas experiencias y hacia una mayor conexion de las mismas. En este

sentido, las ideas se convierten en ideales que estimulan a que la investigacién no se detenga
nunca.




LO ESENCIAL PARA EL EXAMEN:

Kant responde negativamente a la pregunta que se plante6 sobre la
metafisica: no es posible que sea una ciencia, porque las categorias sélo
pueden aplicarse legitimamente a los fenomenos dados a través de los
sentidos.

La aplicacion de las categorias fuera de la experiencia sensible da lugar a
errores o ilusiones. Es un hecho que Dios, el alma o el mundo como
totalidad no son ni pueden ser objeto de la sensibilidad. Por esa razon, no
podemos aplicar validamente las categorias en esos tres ambitos, y la
metafisica no puede llegar a enunciar juicios sintéticos a priori, por lo que
no puede ser ciencia.

La razon aplica las intuiciones de la sensibilidad y las categorias del
entendimiento sobre objetos que no son de experiencia, directamente
sobre el noumeno, y por lo tanto su conocimiento es ilegitimo y lleva
siempre a contradicciones. Sin embargo, Kant reconoce que es una
tendencia propia de la Razon la busqueda de un saber incondicionado que
no esté limitado por la experiencia, y por ello no puede dejar de
preguntarse por estos problemas. Las ideas metafisicas de Dios, alma y
mundo como totalidad expresan el ideal de la razon, el deseo del
conocimiento absoluto que es inalcanzable, pero gracias al cual es posible
el progreso en el conocimiento cientifico.




