
https://losapuntesdefilosofia.com/

LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFÍA en bachillerato1

(11.2: LA ÉTICA KANTIANA).
___

En su obra Crítica de la razón pura, el filósofo Kant hizo un esfuerzo notable por explicar
cómo y hasta dónde es posible el conocimiento de objetos. Ahora bien, la actividad racional
no se limita al conocimiento de los objetos. El ser humano también necesita saber cómo ha
de obrar, cómo ha de ser su conducta: la razón tiene también una función moral, es decir,
también cabe racionalmente hacernos la siguiente pregunta: ¿qué debo hacer?

La ética kantiana es una ética formal. Para entender

qué significa esto, es necesario entenderqué es una ética
material. De modo general cabe decir que son materiales
las éticas que fijan un bien supremo para el ser humano como
criterio de la bondad o de la maldad de su conducta; por
tanto, los actos serán buenos cuando nos acerquen a la
consecución de tal bien y malos cuando nos alejen de él. Así,
toda ética material tiene estos dos elementos:

1) Unos bienes, esto es, unas cosas que son buenas para
el hombre (el placer, la felicidad, las riquezas, etc).

2) Una vez se establece ese bien supremo, la ética
propone unas normas o preceptos que se encaminan para
alcanzarlo.

Así, con otras palabras, las éticas materiales son éticas que
contienen un contenido. Ese contenido está presente en dos sentidos: en cuanto que se
establece un bien supremo (por ejemplo, el placer), y en cuanto que dice lo que hay que hacer
para conseguir ese bien supremo (“no comas en exceso” o “aléjate de la política”, como
ejemplos de la ética epicúrea).

Kant realiza una crítica a las éticas materiales por tres motivos principalmente:

1 Textos de referencia: Juan Manuel Navarro Cordón y Tomás Calvo Martínez, Historia de la filosofía, Anaya,
Madrid, 2003; Adela Sarrión Mora, Textos de filosofía para la prueba de Evaluación para el Acceso a la Universidad.
Castilla-La Mancha, Anaya, Madrid, 2017; César Tejedor Campomanes, Historia de la filosofía en su marco
cultural, Ediciones SM, Madrid, 1993. Capilla Ramírez Estébanez y Enrique P. Mesa García, web
https://lalechuzademinerva.es.

1

https://losapuntesdefilosofia.com/
https://lalechuzademinerva.es


1) Son empíricas, es decir, a posteriori (lo que significa que su contenido se extrae de la
experiencia). En el ejemplo de la ética epicúrea, ¿cómo es posible saber que el placer
es un bien máximo para el hombre? Indudablemente, porque la experiencia nos
muestra que desde niños las personas buscan el placer y huyen del dolor. ¿Y cómo
sabemos que para obtener un placer duradero y razonable es necesario no cometer
excesos y permanecer alejado de los asuntos políticos? Pues porque la experiencia nos
muestra que el exceso produce, a la larga, dolores y enfermedades, y la
política puede producir disgustos y sufrimientos. Se trata, entonces, de
generalizaciones que hacemos a partir de la experiencia. Kant
considera que a partir de la experiencia no podemos extraer principios
universales, válidos en todomomento y lugar, que es lo que él pretende.

2) Por otro lado, los preceptos que aportan las éticas materiales son
siempre hipotéticos o condicionales, es decir, son preceptos que no
valen de modo absoluto, sino sólo como medios para conseguir un
determinado fin. Si el sabio epicúreo, por continuar con el ejemplo,
aconseja “no beber en exceso”, lo que quiere decir es “no hay que beber
en exceso si lo que quieres es una vida moderada y largamente
placentera; pero si quieres otro tipo de vida, este precepto epicúreo
carece de validez para ti”. Por eso, para Kant, una ética material no
puede ser universalmente válida.

3) Por último, las éticas materiales son heterónomas, esto es, no son
“autónomas”: la autonomía consiste en que el sujeto se da a sí mismo
la ley, en que el sujeto se determina a sí mismo a obrar. La heteronomía, en cambio,
consiste en recibir la ley desde fuera de la propia razón, lo cual no es admisible para
Kant. Las éticas materiales son heterónomas porque la voluntad está determinada a
obrar de este modo o de otro modo por el deseo o la inclinación. Así, de esta forma,
somos dominados, en el ejemplo epicúreo, por una inclinación que tenemos al placer.

La ética kantiana es formal, como decimos. Una ética formal será, frente a las éticas
materiales, una ética estrictamente universal, absoluta (categórica) y
autónoma (no heterónoma). Y, además, una ética formal, al contrario que las éticas
materiales, no tendrá contenido alguno: no establecerá ningún bien o fin que haya de ser
perseguido por el ser humano; no nos dirá lo que hemos de hacer, sino cómo debemos
actuar, la forma en que debemos obrar.

2



La forma en que debemos obrar, para obrar moralmente, es, según Kant, por deber. “El deber
es la necesidad de una acción por respeto a la ley”, escribe Kant . Esto quiere decir que el2

deber es el sometimiento a una ley, no por utilidad o satisfacción que su cumplimiento
pueda proporcionarnos, sino por respeto a ella.

Kant distingue tres tipos de acciones: contrarias al deber, conformes al deber y hechas por
deber. Solamente estas últimas tienen valor moral. Usemos un ejemplo del propio Kant:
un comerciante que no cobra precios abusivos a sus clientes. Su acción es conforme al deber.
Ahora bien, si lo hace para asegurarse así la clientela, su acción es conforme al deber, pero no
por deber: la acción (no cobrar precios abusivos) se convierte en unmedio para conseguir un
fin (asegurarse la clientela). Si, en cambio, actúa por deber, por considerar que ese es su
deber, la acción no es un medio para conseguir otro propósito, sino un fin en sí misma, algo
que debe hacerse por sí.

El valor moral de una acción no radica, entonces, en el fin que se pretende conseguir,
sino en la máxima, en el móvil que determina su realización, cuando este móvil es el
deber:

<<Una acción hecha por deber tiene su valor moral, no en el propósito que por medio de ella
se quiere alcanzar, sino en la máxima por la cual ha sido resuelta; no depende, pues, de la3

realidad del objeto de la acción, sino meramente del principio del querer, según el cual ha
sucedido la acción, prescindiendo de todos los objetos de la facultad de desear >>4

La exigencia de obrar moralmente se expresa en un imperativo que no es -ni puede ser-
hipotético (como los mandamientos de las éticas materiales), sino categórico. Kant ofrece
diversas formulaciones del imperativo categórico. He aquí dos:

1) <<Obra sólo según una máxima tal que puedas querer al mismo tiempo que se
torne en ley universal >>. Esta fórmula muestra claramente su carácter formal, pues5

no establece ninguna norma concreta, sino la forma que han de tener las normas que
determinan la conducta de cada uno: cualquier máxima ha de ser tal que el sujeto

5 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, op. cit, Capítulo II, p. 39.

4 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, op. cit, p. 25.

3 Una máxima es, según el Diccionario de la Real Academia Española de la Lengua, una “idea, norma o designio a
que se ajusta la manera de obrar”, siendo sinónimos: pauta, norma, regla, principio, lema.

2 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, traducción de Manuel García Morente,
Editorial Porrúa, México, 2000, Capítulo I, páginas 25-26.

3



pueda querer que se convierta en norma para todos los seres humanos, en ley
universal. Asimismo, esta formulación del imperativo categórico muestra la exigencia
de universalidad propia de unamoral racional.

2) <<Obra de tal modo que uses la humanidad, tanto en tu persona como en la
persona de cualquier otro, siempre como un fin al mismo tiempo y nunca
solamente como unmedio >>. Al igual que la formulación anterior, se muestra aquí el6

carácter formal y la exigencia de universalidad. Aunque en esta formulación se incluye
la idea de fin: sólo el hombre, en tanto que ser racional, es un fin en sí mismo. No ha de
ser utilizado, por tanto, nunca, como un simple medio.

LIBERTAD, INMORTALIDAD Y EXISTENCIA DE DIOS

La Crítica de la razón pura había puesto de manifiesto la imposibilidad de la metafísica como ciencia,
esto es, como conocimiento objetivo del mundo, del alma y de Dios. Ahora bien, el alma -su
inmortalidad- y la existencia de Dios constituyen interrogantes de fundamental interés para el destino
del hombre.

Kant nunca negó la inmortalidad del alma o la existencia de Dios. En la Crítica de la razón pura se
limita a establecer que el alma y Dios no son fenómenos que se den en la experiencia, por lo que no
son asequibles al conocimiento científico, que sólo tiene lugar en la aplicación de las categorías a los
fenómenos. Dios y la inmortalidad del alma no son, pues, cognoscibles por la razón teórica, pero se
nos imponen en el análisis de la razón práctica.

La libertad, la inmortalidad del alma y la existencia de Dios son, según Kant,postulados
de la razón práctica. Un “postulado” es algo no demostrable, pero que es supuesto
necesariamente como condición de la moral misma. En efecto: la exigencia moral de obrar
por respeto al deber supone la libertad, la posibilidad de obrar por respeto al deber
venciendo las inclinaciones contrarias.

También la inmortalidad del alma y la existencia de Dios son postulados de la moral según
Kant. La inmortalidad se argumenta así: la razón nos ordena aspirar a la virtud, es decir, a la
concordancia perfecta y total de nuestra voluntad con la ley moral. Esta perfección es
inalcanzable en una existencia limitada: sólo es realizable en un proceso indefinido, infinito,
que, por tanto, exige una duración ilimitada: la inmortalidad.

Por lo que respecta a la existencia de Dios, Kant afirma que la disconformidad que
encontramos en el mundo entre el ser y el deber ser exige la existencia de Dios como realidad
en quien el ser y el deber ser se identifican y en quien se da una unión perfecta de virtud y
felicidad.

6 Immanuel Kant, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, op. cit, Capítulo II, pp. 44-45.

4


