https://losapuntesdefilosofia.com/

LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFIA en bachillerato® (4).

AriStételes (384'322 a. C.) nacié en Estagira, que entonces era una colonia griega.

Su padre era médico del rey Amyntas Il de Macedonia, aunque quedd huérfano muy pronto, cuando
apenas tenia diecisiete afios. A esa edad le enviaron a estudiar a Atenas, a la Academia de Platén, lugar
en el que permaneci6 veinte afios, lo cual marcara su vida profundamente, asi como su pensamiento,
que gir6 siempre en torno a los problemas que habia planteado su maestro Platon.

Con respecto a la obra aristotélica, hay que sefialar que -al contrario de lo que ocurre con Platén, de
quien conservamos sus obras destinadas al gran publico, que escribia en forma de dialogos- de
Aristoteles solo nos han llegado algunas de las obras que se escribian para dictar sus cursos en el
interior de su escuela -el Liceo-, y no las obras destinadas al gran publico. Esto hace que la lectura de
Aristoteles sea, probablemente, mas dificil y menos agradable que la lectura de los dialogos de Platon.

Rerresentante de
la fi

osofia abstracta

e idealista
Re‘)resentante de

la filosofia empiria

Fue Andrdnico de Rodas, uno de los directores de la
escuela que fundo Aristételes (el Liceo), quien ordend
las obras del fildsofo hacia el afio 60 a. de C.,
agrupandolas y publicandolas conforme a esta
clasificacion: tratados logicos, tratados fisicos,
metafisica, tratados éticos y politicos, retérica y poética.

La escuela de Atenas, Rafael Sanzio, 1512

! Texto de referencia: César Tejedor Campomanes, Historia de la filosofia en su marco cultural, Ediciones SM,
Madrid, 1993


https://losapuntesdefilosofia.com/

FISICAY METAFISICA

CRITICA A LA TEORIA PLATONICA DE LAS IDEAS
En un pasaje de su obra Etica a Nicémaco (Libro |, 1096a 11) escribe Aristételes lo siguiente:

Han sido nuestros amigos los que han creado la teoria de las Ideas. Pero es necesario seguir la opinion
segun la cual para salvar la verdad es preciso sacrificar nuestras preferencias, y mds en la medida en
que nosotros también somos filésofos. Es posible amar a los amigos y a la verdad; pero lo mds honesto
es dar preferencia a la verdad.

La critica aristotélica a la teoria de las Ideas de su maestro Platon puede resumirse asi: no es posible
que la esencia de las cosas exista separada de las cosas. Socrates, cuenta Aristoteles, se dedicaba a
la bisqueda de la esencia de las cosas (en concreto, de la esencia de las virtudes morales). Cuando
definimos la esencia del algo (“lo que es” esa cosa) obtenemos el concepto general o universal.
Continua Aristételes en su Metafisica, Libro XIl1, 1079a:

Socrates no creia que los universales y las definiciones tuvieran una existencia separada. Pero los
filésofos posteriores los separaron y dieron a esta clase de realidades el nombre de “Ideas” Y asi
llegaron a admitir como Ideas todo lo que se afirma universalmente.

Aristoteles no cree que sea necesario duplicar el mundo para tratar de explicar este mundo. Pero el
fildsofo no rechaza la totalidad de la teoria de las Ideas, sino solamente su existencia separada; en lo
esencial de la herencia socratico-platénica permanecera fiel: la ciencia trata sobre lo general y
universal, y consiste en una bldsqueda de la esencia comUn que se encuentra en las cosas mismas y
no separada de ellas.

METAFISICA

En el titulo Metafisica se engloban una serie de pequefios tratados que tratan acerca de lo que el
propio Aristoteles denomind “filosofia primera” o “sabiduria”. El nombre “metafisica” se lo debemos a
Andrénico de Rodas, que colocé dichos tratados a continuacion de los tratados de fisica (de ahi el
nombre: Ta LeTd T GUOIKA [ta meta ta physika], “los que van después de la fisica”).

Hablando de “filosofia primera”, Aristételes presupone que existen también “filosofias segundas”, lo
cual es una novedad. {Y sobre qué trata la “filosofia primera”? Como no hay ciencia mas que de lo
universal, esta ciencia tratara de lo mas universal que existe: “el ser en cuanto ser y sus atributos
esenciales”, tal y como sefiala al comienzo del libro IV de la Metafisica. Las otras ciencias tratan del ser
Unicamente desde un determinado punto de vista, por lo cual son denominadas “ciencias
particulares”. Asi, la “filosofia primera” es una ontologia, esto es, una “ciencia del ser”. Aunque
Aristételes, en otros libros de la Metafisica probablemente escritos en un periodo anterior, y mas



influido por el platonismo, afirma que “la ciencia por excelencia ha de tener por objeto el ser por
excelencia”, es decir, Dios, por lo que la “filosofia primera” seria también una teologia.

Acerca del “ser”, leemos lo siguiente al comienzo del libro IV de la Metafisica:

Hay una ciencia que estudia el ser en cuanto ser y sus atributos esenciales. Hay muchas acepciones del
“ser’, pero todas ellas se refieren a un Unico término y a una misma naturaleza. No se trata de una
simple homonimia, sino que, del mismo modo que todo lo que es “sano” se refiere a la salud -porque la
conserva, la produce, porque es sefial de salud o, también, porque es capaz de recibirla-, y lo
“medicinal” hace referencia a la medicina -y se dice de lo que posee el arte de la medicina, o de lo que es
propio de ella o bien es obra suya-, igualmente hay muchas acepciones del “ser’, pero en cada una de
las acepciones la denominacion se hace en relacion a un término tnico. Asi, algunas cosas son llamadas
“seres” porque son substancias; otras, porque son afecciones (modificaciones) de la substancia; otras
porque son encaminamientos hacia la substancia [tal vez: la generacion y el crecimiento], o bien
corrupciones suyas o privaciones; otras, porque se trata de
cualidades de la substancia, o bien causas eficientes o
Sustancia: Aristoteles generadoras de la substancia o de lo que se relaciona con
Cualicad: fildsofo Cantidad: 171 em ella; otras, finalmente, porque son negaciones de alguna
Relacion: Ry cua{idfjd de la sul?stancia odela iub”stanc{fz r?isma. Por esa
razon incluso se dice que el no-ser “es’, que “es” el no-ser.

Aristoteles, pues, afirma la unidad del ser. Pero
no se trata de la unidad del ser que pretendia Parménides
(que era, mas bien, “unicidad” del ser: el ser es Unico). Para
Aristoteles hay diferentes formas de “ser”, pero todas ellas
se refieren _a una forma primordial de ser, al “ser”
propiamente dicho, a la substancia. Ademas, la
substancia no es Unica, sino que existen muchas
substancias (muchos “seres”, por tanto). Por otro lado, todas
las otras formas de “ser” consisten en modificaciones o
accidentes de la substancia: cantidad, cualidad,

relacion, lugar, tiempo, posicion, estado, accion

y pasién. La substancia y los accidentes son los “géneros
supremos” del ser (denominados por Aristoteles
“categorias”), que se encuentran unificados por su comdn
referencia a la substancia.

B Las categorias de Aristoteles.

? Dibujo tomado de Peter Kunzmann y otros, Atlas de filosofia, Alianza Editorial, Madrid, 2003, p. 46.



Acerca de la substancia cabe decir que se trata del “ser” propiamente dicho; que la pregunta
“qué es el “ser”?, se reduce a esta otra pregunta: ;qué es la substancia? Y ante esta pregunta
Aristételes le reprocha a su maestro Platon el haber afirmado que lo verdaderamente real -esto es, el
“ser” propiamente dicho o la substancia- era la Idea, la cual es concebida como existiendo “separada”
(en otro “mundo”) de las cosas individuales. Y es que para Aristoteles, substancias son Unicamente los
individuos concretos, como Sdcrates, o como esta silla o este caballo. De esta manera, este mundo
nuestro recupera su plena realidad: es el individuo -y no la Idea- a lo que debemos llamar “ser” o
“substancia”.

Acerca de la materia y la forma (hyle-morphé€): como hemos indicado, para Aristételes la substancia
(el ser) es el individuo concreto (como “Socrates” o “esta silla”, por ejemplo). Y en el individuo concreto es
donde se encuentra realizada la esencia (que Aristételes llama “substancia segunda”: “hombre” o “silla”, por
ejemplo). Aristételes, por tanto, lo que hace es introducir en el concepto de substancia el concepto de devenir o
desarrollo: la substancia (primera) es aquello que deviene, que se desarrolla, un ser precario sometido al
nacimiento y la muerte (para Platon, en cambio, la substancia -el ser- es la Idea, y por ejemplo la idea de
“hombre” se encuentra substraida al devenir).

Para explicar este caracter precario y sometido al devenir de la substancia (es decir, del individuo concreto),
Aristoteles afirma que la substancia es un compuesto de materia y forma:

- La forma es la esencia de la cosa. Aristdteles la llama también “substancia segunda”. La forma es
eterna pero no existe sin la materia. Asi, al fabricarse, por ejemplo, un mueble de madera con forma
de silla o al ser engendrado un hombre, ni la forma de silla ni la naturaleza humana son fabricadas o
engendradas. Lo que se produce, en realidad, es un compuesto que tiene esa forma o esa naturaleza.
Asi, todo lo que deviene (lo que tiene cambio y devenir) debe poseer también materia, la cual recibe esa
forma.

Lo gue deviene o se engendra es un individuo concreto, una substancia, un compuesto de materia y forma. Por
otro lado, para Aristteles la materia y la forma son eternas, pero no existen independientemente, sino

Unicamente en el compuesto de ambas.

Acerca de la potencia y el acto: para Parménides, como operaba solamente con los conceptos “ser” y
“no ser”, era necesario deducir que el Ser era Unico e inmdvil (lo que se puede denominar “monismo estatico”).
Aristoteles introduce otra forma de no-ser: la potencia. Y asi, puede explicar el devenir (el cambio, el
movimiento) de la substancia.

Aristételes afirma que en todo ser hay “lo que ese ser ya es” (el acto) y “su poder llegar a ser lo que todavia
no es” (la potencia). No es facil definir estos términos, como dice el propio Aristoteles, pero podemos usar
analogias para comprenderlos: el acto y la potencia estarian en la misma relacién que una semilla (potencia) y
un arbol (acto).

La potencia puede ser de dos tipos: activa (que tiene la facultad de producir un efecto en otra cosa, como el
fuego tiene la potencia de quemar) y pasiva (que tienen la posibilidad de pasar de un efecto a otro o de recibir la
accién de una potencia activa, como lo graso tiene la posibilidad de ser quemado).




FiSICA

La fisica es el estudio de la naturaleza y ya fue un tema de investigacion de los primeros filésofos.
Para Aristételes, la fisica versa sobre seres compuestos de materia y forma, los cuales estan en
movimiento. Asi, la fisica se diferencia de las matematicas (que estudian formas abstraidas de la
materia) y de la Teologia (que estudia formas puras, que existen independientemente de la materia).

En el libro Il de su Fisica Aristoteles analiza el concepto general de “naturaleza” (en griego physis):

Todo ser natural posee en si mismo un principio de movimiento y reposo, tanto en relacion al lugar, como
con respecto a su crecimiento o desarrollo, asi como a su alteracion. Porque la naturaleza es el principio
[arché] y la causa del movimiento y del reposo de las cosas.

Asi, para Aristteles, la naturaleza (physis) es el “principio” y “causa” del movimiento y desarrollo de los
“seres naturales”. Por eso, la substancia aristotélica no es algo estatico (como las ideas de Platon) sino un ser
en desarrollo, en devenir, en perpetuo proceso de realizacion desde dentro de él mismo, esto es, desde su propia
naturaleza (los seres tienden hacia una finalidad, hacia su

perfeccionamiento: teleologia). Y esta afirmacién vale,
especialmente, para los seres vivos, pues Aristoteles toma como
modelo de la realidad a los organismos vivos, siendo su
pensamiento especialmente bioldgico.

Acerca de las cuatro causas: conocer algo

cientificamente, para Aristételes, es conocer sus causas. Asi,
la Fisica ha de establecer las causas de los seres naturales. Y
la “causa” o principio radical de cada cosa es su propia
naturaleza. Pero Aristételes amplia la nocion de “causa”,
sefalando que pueden distinguirse cuatro tipos de causas:

Causa final

Causa formal

- causa material (por ejemplo, el bronce del que esta
hecha una estatua)

- causa formal (la forma que tiene la estatua)

- causa motriz o eficiente (el agente, en este ejemplo el escultor)

- causa final (segun el pensamiento finalista de aristoteles -modelo teleolégico- nada sucede sin
una finalidad; segln el ejemplo, la finalidad seria adornar un templo).

C Las cuatro causas de Aristételes.

En los seres artificiales se dan cuatro causas, pero estas se reducen a dos en los seres naturales: materiay
forma (pues la causa motriz y la causa final se reducen a la forma, pues es ella quien mueve al ser vivo
desde dentro (como naturaleza, como physis, y su perfeccionamiento es la finalidad de la vida).

Dibujo tomado de Peter Kunzmann y otros, Atlas de filosofia, Alianza Editorial, Madrid, 2003, p. 48.




Acerca del movimiento: hemos comentado ya que la Fisica se ocupa de la naturaleza y las
causas de los seres “naturales”, los cuales estan en movimiento. El movimiento es un hecho que
Aristételes admite, sin mas, a partir de la experiencia.

Aristoteles realiza la siguiente clasificacion para comprender el movimiento y el cambio:

- CAMBIO SUBSTANCIAL: generacion (génesis) y corrupcion de la substancia

- CAMBIO ACCIDENTAL: movimiento (kinesis), que puede ser: cuantitativo (segln la cantidad,
crecimiento y disminucion); cualitativo (segln la cualidad, alteracion de la misma); locativo
(segun el lugar: traslacion).

La definicién del movimiento es compleja: “es el acto de lo gue estdn en potencia en cuanto que estd

en _potencia”. No es facil comprenderlo, pues no es ni acto ni potencia, sino una especie de “acto
incompleto”: es la actualizacion de lo que esta en potencia, pero mientras sigue estando en potencia.
Pues cuando la potencia esta plenamente actualizada (y el sujeto se encuentra en un acto perfecto) ya
cesa el movimiento; y cuando el sujeto estad en pura potencia, alin no esta en movimiento. Asi, el
movimiento es una realidad intermedia: “todo cambia desde el ser en potencia hasta el ser en acto”.

ETICAY POLITICA EN ARISTOTELES

Intelecto
activo

'”?gfjg A continuacion vamos a explicar algunos de los aspectos mas

.

relevantes en el ambito de la ética y la politica en Aristoteles.

e

EL ALMA

Para Aristételes el cuerpo y el alma constituyen una Unica substancia,
encontrandose entre si en la misma relacion que la materia y la
forma. Asi, el alma es la forma del cuerpo, y es el principio mas
radical de toda la actividad del ser vivo. Ademas, alma y cuerpo no
son separables: un cuerpo sin alma deja de ser un organismo o un
animal; y un alma sin cuerpo no es nada.

Por otro lado, Aristételes defiende la unidad del alma (frente a la
doctrina de las tres almas de Platon), por lo que el alma no se localiza
en ninguna parte especial del cuerpo, sino que esta presente en todo
él. Y el alma tiene una funcion nutritiva, una funcion sensitiva y
vegetal una funcion pensante. El “alma” de los vegetales solo posee la
primera funcion; el de los animales posee también la segunda;y el
alma humana posee las tres funciones.

Alma sensitiva
arimal  --—

A Psicologia. o ] ) ) o
Dibujo tomado de Peter Kunzmann y otros, Atlas de filosofia, Alianza Editorial,

Madrid, 2003, p. 50. También el siguiente dibujo, de la misma pagina.



ETICA

La ética de Aristoteles es un “eudemonismo”, esto es, una ética de la felicidad. Nuestro filésofo
comienza plantedndose la pregunta siguiente: ;qué es lo bueno para el ser humano? ;Cual es el fin
altimo de sus actos, el bien supremo que persigue? Todo el mundo estd de acuerdo en que este bien
es la felicidad (eudaimonia) pero lo dificil es determinar en qué consiste la felicidad.

La respuesta que da Aristételes, tras repasar las diferentes teorias existentes, es que la felicidad no
necesita de ningln bien exterior, sino que “se basta a si misma”. Si atendemos a la naturaleza,
observamos que la felicidad radica en el ejercicio de la actividad que le es propia a cada ser. En el ser
humano, la felicidad consiste en el ejercicio perfecto de la actividad que le es propia (de la misma
manera en que el bien y la felicidad del musico es tocar su instrumento). Esta actividad es una
actividad del alma y para que sea perfecta debe ir acompaiiada por todas las virtudes. En su obra
Etica a Nicdmaco, libro |, escribe Aristételes:

La felicidad es, segun nuestra manera de pensar, la actividad del alma dirigida por la virtud. Son las
acciones conformes a la virtud las que son agradables a las personas virtuosas. La vida de las gentes
virtuosas no necesita el placer como un accesorio: el placer lo hallan en si mismas, ya que las acciones
virtuosas son agradables por si mismas. Sin embargo, resulta evidente que
la felicidad no puede prescindir de los bienes exteriores. ;Hay, pues, alguna
razén que nos impida denominar feliz al hombre que obra segin una
actividad perfecta y que estd suficientemente provisto de bienes externos?

Al final de esta obra que hemos citado Aristételes afirma que la actividad
mas propia del hombre y la que mayor felicidad le proporciona es la
contemplacion tedrica, la sabiduria. Asi, Aristoteles mantiene una
postura ecléctica: la felicidad consiste en unir sabiamente la virtud, la
contemplacion y los bienes exteriores.

LAVIRTUD

La virtud es un disposicion del alma, es decir, una aptitud y capacidad
permanente y preferencial para comportarse de un modo

determinado. La virtud requiere de un ejercicio, de un habito: “para que

un hombre se haga justo es necesario que practique la justicia”. Asi, para la
virtud no basta la naturaleza con la que hayamos nacido ni tampoco la

educacion, sino que se requiere también de la voluntad.

. /

2 o .
Prodigalidad | Generosidad Avaricia

Aristoteles distingue dos tipos de virtudes en el ser humano: morales

. . . . . . B La virtud ética esta en el medio entre dos
(éticas) e intelectuales (dianoéticas). Entre las intelectuales cita la extremos falsos.

prudencia (phrdnesis), que es la virtud del hombre sensato; y la sabiduria



(sophia), en la que culmina la vida moral. En cuanto a las virtudes morales no realiza una clasificacion
concreta.

En cualquier caso, Aristételes sefiala que la virtud consiste en un término medio (mesétes), en un
equilibrio entre dos extremos igualmente viciosos. Por ejemplo: el valor es un “justo medio” entre
el miedo y la temeridad. Este término medio no puede establecerse en abstracto, sino de acuerdo con
las circunstancias de cada uno.

POLITICA

La ética de Aristoteles desemboca en la politica y se subordina a ella: ambas consideran el bien del
hombre, pero aunque el bien de unindividuo es deseable, es mas bello cuando interesa a un puebloy
a un Estado entero. Por otro lado, nadie puede ser virtuoso si no ha recibido una educacion. Y es al
Estado, en ultima instancia, a quien corresponde la tarea educativa.

Para Aristoteles el hombre es, esencialmente, un animal politico o civico (politikon z6on). Hay
también otros animales gregarios y rebafios, pero el hombre y el Estado pertenecen a otro tipo, como
lo demuestra el hecho de que solo el hombre posee el lenguaje. Gracias al lenguaje podemos
comunicarnos con nuestros semejantes “acerca del bien y del mal, de lo justo y de lo injusto, y de las
demas cualidades morales. Y es la participacion y comunidad en estas cosas lo que hace a una familia
y a un Estado”, afirma Aristoteles en el Libro | de su Politica.

Aristoteles sefiala en su Politica que la naturaleza humana es social, lo cual implica, segin su
pensamiento teleoldgico, que el ser humano tiende por naturaleza a la vida en comunidad. Y asi, el
ser humano fundé primero la familia, después la aldea y, por ultimo, el Estado (la pdlis), que es la
forma mas perfecta de comunidad, ya que es autarquica (esto es: autbnoma y autosuficiente). Pero no
se trata solo de una autarquia exclusivamente econdmica, sino fundamentalmente ética y humana:
solo en la pdlis puede alcanzarse el reinado del bien y la justicia, la perfeccién ultima del hombre.

Aristételes realiza una clasificacion acerca de las diferentes formas de gobierno, clasificacién que
ya se encontraba en los sofistas: monarquia, aristocracia y democracia (a la que llama politeia,
gobierno constitucional), con sus degeneraciones en tirania, oligarquia y demagogia (a la que llama,
sin mas, “democracia”). En las tres primeras formas gobiernan los mejores y mas virtuoso, mirando el
bien comdn, no en provecho particular; cuando esto no ocurre, se deriva hacia las formas
degeneradas de gobierno.

En realidad, Aristételes no da primacia a ninguna forma de gobierno y resulta bastante
pragmatico al tener en cuenta las diversas condiciones geograficas, econdomicas o psicologicas de
los pueblos, que conducen a estos a inclinarse por un sistema politico u otro.



