
 

https://losapuntesdefilosofia.com/ 

LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFÍA en bachillerato   1

(13: NIETZSCHE).  
___ 

La filosofía de Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844-1900) es 
polémica y crítica en grado sumo, siendo considerada una crítica de toda la 
tradición platónico-cristiana occidental. Con esto queda señalado que son 
muchos sus “enemigos”: Parménides, Sócrates, Platón, Kant, el cristianismo, 
el socialismo, etc. 

Su rechazo de la “razón especulativa” habría de dar paso a una “manera 
noble de valorar” que no menoscabe ni fabrique aparatosos subterfugios 
frente a la vida en su constante devenir. En este sentido, el pensamiento de 
Nietzsche afirma lo múltiple frente a lo uno-estático de las filosofías 
“dogmáticas”. La “transvaloración de los valores” lleva consigo, pues, una 
nueva interpretación de la realidad, de la verdad y del hombre. 

CRÍTICA DE LA CULTURA OCCIDENTAL 

El objeto de la crítica nietzscheana nos lo desvela el propio Nietzsche en el 
prólogo a su libro Más allá del bien y del mal: la filosofía dogmática, entendiendo por tal -con 
respecto a Europa- el platonismo. Platón, a juicio de Nietzsche, instauró el error dogmático 
más duradero y peligroso: el “espíritu puro” y el “bien en sí”. El platonismo, en efecto, 
significa poner cabeza abajo el perspectivismo, que es la condición fundamental de toda vida. 
Por ello, junto a la crítica de la tradición platónico-cristiana y el error ontológico-moral que la 
sostiene, Nietzsche presenta su propia ontología, es decir, su propia concepción de la realidad 
y la verdad:​
 

<<La filosofía de los dogmáticos ha sido tan sólo un hacer promesas durante milenios (...). El 
peor, el más duradero y peligroso de todos los errores ha sido hasta ahora un error de 
dogmáticos, a saber, la invención por Platón del espíritu puro y del bien en sí (...). Hablar del 
espíritu y del bien como lo hizo Platón significa poner la verdad cabeza abajo y negar el 
perspectivismo, el cual es condición fundamental de toda vida>> 

Friedrich Nietzsche, Más allá del bien y del mal, traducción de Andrés Sánchez Pascual, Alianza 
Editorial, Madrid, 2000, p. 20 (Prólogo). 

1 Textos de referencia: Juan Manuel Navarro Cordón y Tomás Calvo Martínez, Historia de la filosofía, Anaya, 
Madrid, 2003; Adela Sarrión Mora, Textos de filosofía para la prueba de Evaluación para el Acceso a la Universidad. 
Castilla-La Mancha, Anaya, Madrid, 2017. 

 

1 

 

https://losapuntesdefilosofia.com/


 

 

 

El pensamiento de Nietzsche suele calificarse de vitalista. Aunque el término 
vitalismo es muy ambiguo, puede aplicarse a toda doctrina filosófica que considere la vida la 
realidad fundamental, irreductible a cualquier otra. La vida, en su dimensión biológica y 
cultural, es el punto de partida de la filosofía de Nietzsche, que la considera la realidad 
originaria que no puede reducirse a mera racionalidad. Instintos, pasiones, pulsiones vitales, 
etc. -la vida misma- han sido incomprendidos y reprimidos desde la Antigüedad. Nietzsche 
asume la doble tarea de hacer una dura crítica de la cultura occidental en sus más diversos 
ámbitos (filosofía, moral, ciencia, arte, etc.) y, además, de proponer una nueva interpretación 
de la realidad, de la verdad y del hombre basada en unos valores contrarios a los 
tradicionales. 

LA CRÍTICA DE LA METAFÍSICA 

Con Sócrates y su búsqueda de conceptos universales, de la verdad, triunfó el “hombre 
teórico”. Con su discípulo Platón, el saber científico se convierte en el único medio para 
comprender la realidad. Por ello, Nietzsche considera que Sócrates y Platón son los 
grandes corruptores de la filosofía occidental: 

1)​ Sócrates hizo triunfar la razón frente a la vida; 
2)​ Platón introdujo el mayor y más grave de los errores: inventó un mundo de conceptos 

o esencias inmateriales que no se pueden captar por los sentidos. Lo llamó “mundo 
verdadero” y lo enfrentó al “mundo aparente”, al mundo de lo material y sensible, 
aunque lo cierto es que, según Nietzsche, sólo este último es real. 

A partir de ahí, los conceptos metafísicos que han ido apareciendo a lo largo de la historia 
(“ser”, “yo”, “cosa en sí”, “sustancia”, etc.) son engaños del lenguaje, proceden del desprecio 
hacia los sentidos y de la sobrevaloración de la razón. 

Para Nietzsche, esta falsa filosofía revela temor y odio hacia la vida, es la expresión del 
espíritu de la decadencia incapaz de aceptar que no hay nada permanente ni eterno. 

 

<<Dividir el mundo en un mundo “verdadero” y en un mundo “aparente”, ya sea al modo del 
cristianismo, ya sea al modo de Kant (en última instancia, un cristiano alevoso), es 
únicamente un síntoma de decadencia>> 

Friedrich Nietzsche, Crepúsculo de los ídolos, traducción de Andrés Sánchez Pascual, Alianza 
Editorial, Madrid, 1998, p. 56 (ligeramente modificado). 

 

2 

 



 

 

 

Contra la ilusión del “mundo verdadero”, debemos aceptar el testimonio de los sentidos: lo 
real es devenir, como afirmaba Heráclito, fenómeno , apariencia. En consecuencia, el ser 2

humano no puede llegar a verdades absolutas. La confianza en que tales verdades existen 
es fruto de que el hombre se siente perdido ante la pluralidad de impresiones de la vida, e 
inventa los conceptos para clasificar y ordenar la cambiante realidad, pero tales conceptos 
son metáforas. 

El uso prolongado de esas metáforas lleva al hombre a pensar que expresan la verdad. Pero la 
vida y la realidad no son conceptos ni pueden quedar apresadas en ellos, pues mientras que 
los conceptos son fijos e inertes, vida y realidad están en constante devenir.  

 

(Toda palabra se convierte en concepto desde el momento en que deja de servir justamente 
para la vivencia original, única e individualizada, a la que debe su origen. Se pretende que el 
concepto sirva para expresar y significar una multiplicidad de cosas o realidades 
individuales que, rigurosamente hablando, dice Nietzsche, “nunca son idénticas”): 

<<Pero pensemos especialmente en la formación de los conceptos. Toda palabra se convierte 
de manera inmediata en concepto en tanto que justamente no ha de servir para la 
experiencia singular y completamente individualizada a la que debe su origen, por ejemplo, 
como recuerdo, sino que debe encajar al mismo tiempo con innumerables experiencias, por 
así decirlo, más o menos similares, jamás idénticas estrictamente hablando; en suma, con 
casos puramente diferentes. Todo concepto se forma por equiparación de casos no iguales. 
Del mismo modo que es cierto que una hoja no es igual a otra, también es cierto que el 
concepto hoja se ha formado al abandonar de manera arbitraria esas diferencias 
individuales, al olvidar las notas distintivas, con lo cual se suscita entonces la 
representación, como si en la naturaleza hubiese algo separado de las hojas que fuese la 
«hoja», una especie de arquetipo primigenio a partir del cual todas las hojas habrían sido 
tejidas, diseñadas, calibradas, coloreadas, onduladas, pintadas, pero por manos tan torpes, 
que ningún ejemplar resultase ser correcto y fidedigno como copia fiel del arquetipo. Decimos 
que un hombre es «honesto». ¿Por qué ha obrado hoy tan honestamente?, preguntamos. 
Nuestra respuesta suele ser así: a causa de su honestidad. ¡La honestidad! Esto significa a su 

2 “Fenómeno” (del griego φαινόμενον -phainómenon-, “lo que aparece, lo que se muestra”) designa lo que se 
manifiesta a los sentidos. En Platón, este término se identifica con “apariencia”, por oposición al verdadero ser. 
En Kant, se refiere a lo que podemos conocer de la realidad porque se nos ofrece a través de las intuiciones 
sensibles; se opone a “noúmeno” (“cosa en sí”); es decir, a lo que sería la realidad al margen de nuestro 
conocimiento. 

 

3 

 



 

 

 

vez: la hoja es la causa de las hojas. Ciertamente no sabemos nada en absoluto de una 
cualidad esencial, denominada «honestidad», pero sí de una serie numerosa de acciones 
individuales, por lo tanto desemejantes, que igualamos olvidando las desemejanzas, y, 
entonces, las denominamos acciones honestas; al final formulamos a partir de ellas una 
cualidad oculta con el nombre de «honestidad».  

La omisión de lo individual y de lo real nos proporciona el concepto del mismo modo que 
también nos proporciona la forma, mientras que la naturaleza no conoce formas ni 
conceptos, así como tampoco ningún tipo de géneros, sino solamente una x que es para 
nosotros inaccesible e indefinible (...). 

¿Qué es entonces la verdad? Una hueste en movimiento de metáforas, metonimias, 
antropomorfismos, en resumidas cuentas, una suma de relaciones humanas que han sido 
realzadas, extrapoladas y adornadas poética y retóricamente y que, después de un 
prolongado uso, un pueblo considera firmes, canónicas y vinculantes; las verdades son 
ilusiones de las que se ha olvidado que lo son>>. 

Friedrich Nietzsche, Verdad y mentira en sentido extramoral, traducción de Luis Ml. Valdés, en 
Friedrich Nietzsche, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral y otros fragmentos de filosofía del 

conocimiento, Editorial Tecnos, Madrid, 1996, pp. 23-24. 

​
En oposición al dogmatismo metafísico que, según Nietzsche, ha caracterizado la filosofía 
tradicional, defiende que no hay una única interpretación verdadera de cuanto existe, sino 
múltiples y cambiantes perspectivas. 

LA CRÍTICA DE LA MORAL 

Por otro lado, Nietzsche dedica especial atención a la moral. Según él, la moral tradicional es 
una moral antinatural, pues se opone a la vida. Su raíz está en la religión judeocristiana, 
que establece sus normas en contra de los instintos vitales. El platonismo está en la base de 
esta moral contranatural: el mundo de las ideas de Platón se convirtió en el más allá que 
espera al ser humano. 

Nietzsche aborda la crítica de la moral vigente a partir del estudio del origen de los 
conceptos morales. Para ello emplea el método genealógico, consistente en una 
investigación etimológica y sociohistórica de la evolución de esos conceptos. En su 
investigación filológica en diversas lenguas, Nietzsche cree hallar el resultado siguiente: en 
todas las lenguas, “bueno” significó primitivamente “lo noble y aristocrático”, contrapuesto a 

 

4 

 



 

 

 

“malo” en el sentido de “simple, vulgar, plebeyo”. De la mano de los judíos y, posteriormente, 
de los cristianos, surgió una nueva contraposición moral que desplazó a la anterior: los que 
eran considerados malos (en el sentido de “bajos”, “plebeyos”) se rebelaron y se llamaron a sí 
mismos “buenos”, y denominaron malvados a los aristócratas. Por tanto, la moral surgió 
como resultado de la rebelión de los esclavos y es producto del resentimiento de 
quien no puede aceptar la vida ni los valores que la acompañan. 

 

<<¡El juicio “bueno” no procede de aquellos a quienes se dispensa ”bondad”! Antes bien, 
fueron “los buenos” mismos, es decir, los nobles, los poderosos, los hombres de posición 
superior y elevados sentimientos quienes se sintieron y se valoraron a sí mismos y a su 
obrar como buenos, o sea como algo de primer rango, en contraposición a todo lo  bajo, 
abyecto, vulgar y plebeyo (...). 

La indicación de cuál es el camino correcto me la proporcionó el problema referente a qué  
es lo que las designaciones de lo “bueno” acuñadas por las diversas lenguas pretenden 
propiamente significar en el aspecto etimológico: encontré aquí que todas ellas remiten a 
idéntica metamorfosis conceptual, que, en todas partes, “noble”, “aristocrático” en el 
sentido estamental, es el concepto básico a partir del cual se desarrolló luego, por 
necesidad, “bueno” en el sentido de “anímicamente noble”, de “aristocrático”, de 
“anímicamente de índole elevada”, “anímicamente privilegiado”: un desarrollo que marcha 
siempre paralelo a aquel otro que hace que “vulgar”, “plebeyo”, “bajo”, acaben por pasar al 
concepto “malo”.  

El más elocuente ejemplo de esto último es la misma palabra alemana “malo” (schlecht): en 
sí es idéntica a “simple” (schlicht) y en su origen designaba al hombre simple, vulgar, sin 
que, al hacerlo, lanzase aún una recelosa mirada de soslayo, sino sencillamente en 
contraposición al noble. Aproximadamente hacia la Guerra de los Treinta Años , es decir, 3

bastante tarde, tal sentido se desplaza hacia el hoy usual>>. 

Friedrich Nietzsche, La genealogía de la moral, traducción de Andrés Sánchez Pascual, Alianza 
Editorial, Madrid, 1998, pp. 37, 39-40 (Tratado Primero, caps. 2 y 4). 

 

3 La guerra de los Treinta Años fue una guerra librada en la Europa Central (principalmente el Sacro Imperio 
Romano Germánico) entre los años 1618 y 1648. En ella intervinieron la mayoría de las grandes potencias 
europeas de la época y marcó el futuro del conjunto de Europa en los siglos posteriores. 

 

5 

 



 

 

 

La moral del resentimiento es una moral de venganza contra los fuertes, 
pretende la igualdad y exalta la humildad, la resignación, la compasión. La 
conciencia moral y el sentimiento de culpa son los instrumentos del sacerdote que guía al 
rebaño de fieles. La aspiración de alcanzar la felicidad en el más allá mantiene vivos los 
valores contranaturales (contrarios a la vida) propios del cristianismo. 

Hasta ahora ha triunfado la 
moral de esclavos, la moral del 
rebaño, pero esta lucha no ha 
terminado, y es inevitable la 
destrucción de los valores hasta 
ahora vigentes. Los valores 
creados por la cultura 
occidental son falsos, pues 
niegan la vida. Cuando se 
derrumben -y se derrumbarán porque 
son ilusorios-, llegará el nihilismo; 
es decir, la civilización occidental 
se quedará sin valores, se 
perderá el sentido de la 
existencia y no habrá una meta 
para el ser humano. Tal estado no 
ha llegado todavía, pero se anuncia en 
el pesimismo, en la decadencia y 
agotamiento generales.  

Además de este aspecto negativo y 
pasivo, Nietzsche subraya que el 
nihilismo, aunque incapaz de 

crear, pondrá las condiciones para que se generen nuevos valores. 

 

 

 

6 

 



 

 

 

●​ Nietzsche: superhombre, eterno retorno, voluntad de poder  

La vida es voluntad de poder: con este término Nietzsche se refiere a las fuerzas y 
energías que contribuyen al dinamismo de la vida. La vida revela, en todas sus 
manifestaciones, voluntad de poder; es decir, ansia de transformación, deseo de 
renovarse, de superarse; en definitiva, voluntad de crear. Más que una “facultad” 
del hombre, la voluntad de poder es todo el conjunto de fuerzas y pulsiones que se 
dirigen hacia el poder y la superación. Así, la voluntad de poder es voluntad 
creadora de valores. 

Hasta ahora, la humanidad ha valorado todo lo que se opone a la vida; la moral 
vigente procede de un espíritu enfermo y decadente. Se hace necesario, pues, 
invertir los valores y afirmar de nuevo la vida: transvaloración de los valores es la 
expresión con que Nietzsche hace referencia a esa inversión moral que le parece 
imprescindible. En este sentido, Nietzsche se llama a sí mismo inmoralista, porque 
su moral es una exaltación de la vida e invierte los valores tradicionales.  

La máxima afirmación de la vida se expresa en la teoría del eterno retorno, la 
cual implica una concepción circular del tiempo (como la mantenida por los 
antiguos griegos), afirmando que todos los acontecimientos del universo (pasados, 
presentes y futuros) se repetirán continuamente. De este modo, la vida -que es 
efímera y fugaz- se convierte en algo eterno, absoluto. Hay que amar la vida de 
forma que se quiera volver a vivirla porque -en efecto- todo vuelve a repetirse 
eternamente. Este amor eterno hacia la vida misma proporciona al ser humano el 
medio de ir superándose continuamente. 

El hombre es sólo un puente hacia el superhombre: en éste se presentarán nuevas 
virtudes, nuevos valores. El superhombre que está por llegar es un nuevo 
hombre, inocente, que enunciará esta nueva moral. En su obra Así habló 
Zaratustra, se narran tres metamorfosis del espíritu, simbolizadas por el camello, el 
león y el niño: 

1)​ El camello se arrodilla para cargar con el peso de la moral tradicional y sus 
normas. Obedece ciegamente. Simboliza la degeneración de la humanidad, 
consecuencia de la domesticación del hombre por el cristianismo. 

 

7 

 



 

 

 

2)​ El camello se transforma en león cuando arroja los antiguos valores y quiere 
conquistar su libertad. Pero el león no es capaz de crear nuevos valores; para 
ello es necesario que el espíritu se transforme en niño. 

3)​ El superhombre tiene la inocencia del niño, está más allá del bien y del mal, 
es el primer hombre, puede crear valores, vive fiel a la tierra; es decir, a la 
vida, al devenir. El superhombre logrará recuperar los instintos vitales y 
llevará a cabo la transvaloración de los valores. 

La condición para la aparición del superhombre es la “muerte de Dios”, la 
desaparición del mayor concepto antitético de la vida. De este modo, la “muerte de 
Dios”, la destrucción del cristianismo, el final de toda creencia en entidades 
eternas, expresión de la cultura decadente, es la condición de la aparición del 
superhombre y de la nueva moral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Peter Kunzmann y otros, Atlas de filosofía, Alianza 
Editorial, Madrid, 2003, p. 178. 

 

 

 

 

8 

 


	https://losapuntesdefilosofia.com/ 
	LEYENDO HISTORIA DE LA FILOSOFÍA en bachillerato  
	(13: NIETZSCHE).  

